
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập III 

Cuốn 46 - 50 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 



 

 

Luận Đại Trí Độ 

Tập III 

Cuốn 46 - 50 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Cuốn 46 .......................................................................................................................... 3 

GIẢI THÍCH: PHẨM THỪA THỪA THỨ 16.................................................................. 3 

GIẢI THÍCH: PHẨM TRANG NGHIÊM THỨ 17 ........................................................... 6 

GIẢI THÍCH: PHẨM ÐẠI THỪA THỨ 18 .................................................................... 16 

Cuốn 47 ........................................................................................................................ 28 

Cuốn 48 ........................................................................................................................ 52 

GIẢI THÍCH: PHẨM BỔN NIỆM XỨ THỨ 19 ............................................................. 52 

Cuốn 49 ........................................................................................................................ 73 

GIẢI THÍCH: PHẨM PHÁT THÚ THỨ 20 ................................................................... 73 

Cuốn 50 ........................................................................................................................ 94 

GIẢI THÍCH: PHẨM XUẤT ÐÁO THÚ 21 ................................................................. 107 



 

 

Cuốn 46 

GIẢI THÍCH: PHẨM THỪA THỪA THỨ 16 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, phẩm Thừa Ðại thừa thứ 14) 

Kinh: Bấy giờ Tuệ mạng Xá lợi phất hỏi Phú lâu na: Sao gọi là Bồ tát ma 

ha tát cưỡi xe lớn (Ðại thừa)? 

Phú lâu na đáp Xá lợi phất rằng: Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la 

mật cưỡi Thí ba la mật, cũng chẳng có được Thí ba la mật, cũng chẳng có 

được Bồ tát, cũng chẳng có được người thọ nhận vì dùng vô sở đắc ( làm 

 phương tiện – ND); ấy gọi là Bồ tát ma ha tát cưỡi Thí ba la mật. Bồ tát ma 

ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật cưỡi Giới ba la mật, Nhẫn nhục ba la 

mật,  Tinh  tấn  ba  la  mật,  Thiền  ba  la  mật,  cưỡi  Bát  nhã  ba  la  mật,  cũng 

chẳng có được Bát nhã ba la mật, cũng chẳng có được Bồ tát, vì dùng vô 

sở đắc; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát cưỡi Bát nhã ba la mật. 

Như vậy, Xá lợi phất! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát cưỡi xe lớn. 

Lại nữa, Bồ tát ma ha tát cưỡi xe lớn là nhất tâm tương ưng Trí nhất thiết 

chủng,  tu  bốn  niệm  xứ,  vì  pháp  hoại  ( pháp  bất  khả  đắc  –  ND),  cho  đến 

nhất  tâm  tương  ưng  với  Trí  nhất  thiết  chủng,  tu  mười  tám  pháp  không 

chung, vì pháp hoại ấy cũng không thể có được. Như vậy, Xá lợi phất! Ấy 

gọi là Bồ tát ma ha tát cưỡi xe lớn. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát nghĩ rằng: Bồ tát chỉ có danh tự, vì 

chúng sinh không thể có được, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát cưỡi xe lớn. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Bồ tát ma ha tát nghĩ rằng: sắc chỉ có danh tự, vì sắc 

không thể có được; thọ, tưởng, hành, thức chỉ có danh tự, vì thức không 

thể  có  được.  Mắt  chỉ  có  danh  tự,  vì  mắt  không  thể  có  được;  cho  đến  ý 

cũng như vậy. Bốn niệm xứ chỉ có danh tự, vì bốn niệm xứ không thể có 

được;  cho  đến  tám  Thánh  đạo  phần  chỉ  có  danh  tự,  vì  tám  Thánh  đạo 

phần không thể có được. Nội không chỉ có danh tự, vì nội không không thể 

có được; cho đến vô pháp hữu pháp không chỉ có danh tự, vì vô pháp hữu 

pháp không không thể có được; cho đến mười tám pháp không chung chỉ 

có danh tự, vì mười tám pháp không chung không thể có được. Các pháp 

như  như  chỉ  có  danh  tự,  vì  như  như  không  thể  có  được.  Pháp  tướng, 

pháp tánh, pháp trụ, pháp vị, thật tế, chỉ có danh tự, vì thật tế không thể có 

được. Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác và Phật chỉ có danh tự, vì Phật 

không thể có được. 

Xá lợi phất! Như vậy gọi là Bồ tát ma ha tát cưỡi xe lớn. 

Lại nữa, Xá lợi phất! Nếu Bồ tát ma ha tát từ khi mới phát tâm đến nay đầy 

đủ  Bồ  tát  thần  thông,  thành  tựu  chúng  sinh,  từ  một  nước  Phật  đến  một 

nước Phật cung kính, cúng dường, tôn trọng, tán thán các đức Phật, theo 

các đức Phật nghe, lãnh thọ giáo pháp, gọi là Bồ tát cưỡi xe lớn. Bồ tát 

cưỡi  xe  lớn,  từ  một  nước  Phật  đến  một  nước  Phật  thanh  tịnh  Phật  độ, 

thành  tựu  chúng  sinh,  ban  đầu  không  có  tưởng  Phật  độ,  cũng  không  có 

tưởng  chúng  sinh,  người  này  trụ  trong  pháp  bất  nhị,  vì  chúng  sinh  thọ 

thân,  tùy  chỗ ứng hợp của chúng sinh  mà tự biến  hiện thân để giáo hóa 

họ;  cho  đến  khi  được  Trí  nhất  thiết,  không  bao  giờ  lìa  xe  Bồ  tát  (Bồ  tát 

thừa). Bồ tát ấy được Trí nhất thiết chủng rồi, chuyển pháp luân mà hàng 

Thanh văn, Bích chi Phật, trời, rồng, quỉ, thần, A tu la, nhân dân thế gian 

không thể chuyển được. Bấy giờ, chư Phật như số cát sông Hằng ở mười 

phương đều hoan hỷ xưng danh tán thán rằng: Phương ấy, nước ấy, Bồ 

tát ma ha tát ấy cưỡi xe lớn, được Trí nhất thiết chủng, Chuyển Pháp luân. 

Xá lợi phất! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát cưỡi xe lớn. 

Luận. Phú lâu na lấy ba việc thuyết minh nghĩa Ma ha tát: Trên kia đã nói 

hai việc, nay hỏi việc thứ ba là việc cưỡi xe lớn (thừa đại thừa). 

Phú  lâu  na  đáp:  Có  người  nói,  Bồ  tát  chỉ  bố  thí  tài  vật  trong  ngoài,  mà 

không phá được tướng ta, tôi; ấy gọi là đại trang nghiêm. Nếu phá được 

tướng ta, tôi, nhập vào chúng sinh không, chưa nhập vào pháp không, ấy 

gọi  là  đại  trang  nghiêm.  Nhân  chúng  sinh  không  mà  vào  pháp  không,  tu 

hành  Thí  ba  la  mật,  không  thấy  ba  việc  là  người  cho,  người  nhận,  và  tài 

vật, được như  vậy gọi là cưỡi xe lớn; các Ba la mật khác cũng như  vậy. 

Bồ tất ấy dùng tâm không tạp loạn, lìa các phiền não và tâm nhị thừa, vì 

Trí nhất thiết chủng mà tu bốn niệm xứ, tu cũng không thể có được, vì rốt 

ráo thanh tịnh; ấy gọi là cưỡi xe lớn; cho đến mười tám pháp không chung 

cũng như vậy. 

Lại nữa, nếu Bồ tát biết hết thảy pháp chỉ là giả danh tự, hết thảy thế gian 

hoặc xuất thế gian đều là giả danh, ấy gọi là cưỡi xe lớn. 

Lại nữa, Bồ tát phát tâm đại trang nghiêm, đầy đủ thần thông của Bồ tát. 

Vì đấy đủ thần thông của Bồ tát nên thành tựu chúng sinh, từ một nước 

Phật đến một nước Phật. Các nước trải qua, mưa hoa sen bảy báu, cúng 

dường chư Phật, đưa chúng sinh ra khỏi ba đường ác, biến ra vô số thân, 

mỗi mỗi đến trước chư Phật, nghe lãnh pháp hóa Ðại thừa. Từ trước chư 

Phật  thú  hướng  tướng  Ðại  thừa,  cưỡi  xe  lớn  ấy,  từ  một  nước  Phật  đến 

một  nước  Phật,  thành  tựu  chúng  sinh,  thanh  tịnh  Phật  độ,  không  sinh 

tướng chúng sinh, không sinh tướng Phật độ, trú trong địa vị bất nhị nhập, 

tùy  các  chúng  sinh  đáng  được  độ  thì  hóa  độ  họ.  Vì  chúng  sinh  nên  thọ 

thân, thường cưỡi xe lớn, chưa bao giờ ngừng nghỉ, ấy là Bồ tát cưỡi xe 

lớn,  được  thành  Phật,  Chuyển  Pháp  luân  mà  hàng  Thanh  văn,  Bích  chi 

Phật  không  thể  chuyển  được,  huống  gì  các  kẻ  phàm  phu  nhỏ  nhoi.  Chư 

Phật  như  số  cát  sông  Hằng  ở  mười  phương  tán  thán  Bồ  tát  ấy  rằng: 

Phương ấy, nước ấy, Bồ tát ấy cưỡi xe lớn, thành tựu chúng sinh, Chuyển 

Pháp luân. Tướng trạng như vậy gọi là cưỡi xe lớn. 

Lại nữa, xe lớn gọi là sáu Ba la mật rốt ráo thanh tịnh, Bồ tát ma ha tát khi 

cưỡi xe lớn, lấy năm thần thông để tự trang nghiêm. Bồ tát trú trong xe ấy 

trong một lúc biến ra vô số thân, đi đến mười phương thế giới cúng dường 

các  đức  Phật,  độ  thoát  chúng  sinh,  ấy  là  Bồ  tát  thường  không  lìa  chư 

Phật, cho đến được thành Phật đạo, thường cưỡi xe lớn này. 

---o0o--- 





GIẢI THÍCH: PHẨM TRANG NGHIÊM THỨ 17 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Vô Phược Giải thứ 15) 

Kinh: Bấy giờ Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bồ tát ma ha 

tát đại trang nghiêm (  Kinh Ðại Bát nhã ghi: Mặc áo giáp Ðại thừa),  thế nào 

là đại trang nghiêm? Thế nào là Bồ tát có thể đại trang nghiêm? 

Phật dạy Tu bồ đề: Bồ tát ma ha tát đại thừa đại trang nghiêm là Thí ba la 

mật cho đến Bát nhã ba la mật trang nghiêm; bốn niệm  xứ trang nghiêm 

cho đến  tám Thánh  đạo phần; nội không trang nghiêm cho đến  vô pháp 

hữu  pháp  không;  mười  lực  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung  và  Trí 

nhất thiết chủng trang nghiêm. Biến thân như Phật trang nghiêm, ánh sáng 

chiếu khắp ba ngàn đại thiên thế giới, cũng chiếu khắp thế giới như hằng 

hà sa số ở phương đông, phương tây, nam, bắc, bốn góc trên dưới cũng 

như vậy. Ba ngàn đại thiên thế giới sáu cách rung động, cũng rung động 

cả thế giới như hằng hà sa số ở phương đông, phương tây, nam, bắc, bốn 

góc trên dưới cũng như vậy. Bồ tát ma ha tát ấy trú Thí ba la mật đại thừa 

trang  nghiêm,  là  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới  biến  thành  lưu  ly,  hóa  làm 

Chuyển luân Thánh  vương, tùy sự  ưa muốn của chúng sinh, cần ăn cho 

ăn, cần uống cho uống, y phục, đồ nằm, hương hoa, anh lạc, hương giã, 

hương ướp, phòng xá, đèn đuốc, thuốc thang các thứ cần dùng, đều cấp 

cho  đủ,  cho  rồi  thuyết  pháp  là  nên  nói  sáu  Ba  la  mật.  Chúng  sinh  nghe 

pháp  ấy,  không  bao  giờ  lìa  sáu  Ba  la  mật,  cho  đến  khi  được  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

Như vậy Tu bồ đề! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát đại thừa đại trang nghiêm. 

Tu bồ đề! Thí như thầy huyễn thuật hoặc học trò huyễn thuật, ở giữa ngã 

tư đường, hóa làm đại chúng ở trước mặt, cần ăn cho ăn, cần uống cho 

uống, cho đến các thứ cần dùng đều cấp cho hết. 

Tu bồ đề! Ý ông nghĩ sao? Thầy huyễn thuật ấy thật có chúng sinh, có cấp 

cho chăng? 

Tu bồ đề thưa: Thưa không, bạch Thế Tôn! 

Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  cũng  như  vậy,  hóa  làm  Chuyển  luân  Thánh 

vương, đầy đủ các thứ, cần ăn cho ăn, cần uống cho uống, cho đến các 

thứ cần dùng đều cấp cho hết, tuy  có bố thí mà thật không  cho gì,  vì  cớ 

sao? Tu bồ đề! Vì tướng các pháp như huyễn vậy. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú trong Giới ba la mật, hiện sinh vào 

nhà Chuyển luân Thánh vương, lấy mười thiện đạo giáo hóa chúng sinh, 

lại lấy bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, bốn niệm xứ, cho đến 

mười tám pháp không chung, giáo hóa chúng sinh. Người mới nghe được 

pháp ấy cho đến khi chứng được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác trọn 

không  lìa  pháp  ấy,  thí  như  thầy  huyễn  thuật  hoặc  học  trò  huyễn  thuật,  ở 

giữa ngã tư đường, hóa làm đại chúng, lấy mười thiện đạo giáo hóa bảo 

làm;  lại  lấy  bốn  thiền,  bốn  tâm  vô  lượng,  bốn  định  vô  sắc,  bốn  niệm  xứ, 

cho đến mười tám pháp không chung giáo hóa bảo làm. 

Tu  bồ  đề!  Ý  ông  nghĩ  sao?  Thầy  huyễn  thuật  ấy  thật  có  chúng  sinh  giáo 

hóa  bảo  làm  mười  thiện  đạo,  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung 

chăng? 

Tu bồ đề thưa: Thưa không, bạch Thế Tôn! 

Tu bồ đề! Bồ tát cũng như  vậy. Lấy mười thiện đạo giáo hóa chúng sinh 

bảo  làm,  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung  mà  thật  không  có  chúng 

sinh làm mười thiện đạo, cho đến mười tám pháp không chung, vì cớ sao? 

Vì các pháp như huyễn vậy. 

Tu  bồ  đề!  Ấy  gọi  là  Bồ  tát  ma  ha  tát  trú  trong  Nhẫn  ba  la  mật,  giáo  hóa 

chúng sinh nhẫn nhục. 

Tu bồ đề! Thế nào là Bồ tát ma ha tát trú trong Nhẫn ba la mật giáo hóa 

chúng sinh trú trong Nhẫn ba la mật? 

Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát từ khi mới phát tâm lại đây,  đại trang nghiêm 

như vầy: Nếu hết thảy chúng sinh đến mắng nhiếc, đao gậy làm tổn hại, 

Bồ tát ma  ha tát không khởi một niệm  đối với  việc ấy, cũng  dạy hết thảy 

chúng sinh làm hạnh nhẫn nhục như vậy, thí như thầy huyễn thuật, hoặc 

học  trò  huyễn  thuật  ở  giữa  ngã  tư  đường,  hóa  làm  đại  chúng,  khiến  tu 

nhẫn nhục, ngoài ra như trên đã nói. 

Tu bồ đề! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát đại trang nghiêm. 

Lại nữa, Tu bồ đề!  Bồ tát ma ha tát trú  trong Tinh tấn ba la  mật, dạy hết 

thảy chúng sinh khiến tu Tinh tấn ba la mật. 

Tu bồ đề! Thế nào là Bồ tát ma ha tát trú trong Tinh tấn ba la mật, dạy hết 

thảy chúng sinh khiến tu Tinh tấn ba la mật? 

Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  tâm  tương  ưng  với  Trí  nhất  thiết  chủng,  thân 

tâm tinh tấn, giáo hóa chúng sinh, thí như thầy huyễn thuật  hoặc học trò 

huyễn  thuật  ở  giữa  ngã  tư  đường  hóa  làm  đại  chúng,  dạy  khiến  tu  thân 

tâm tinh tấn, ngoài ra như trên đã nói. Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát đại trang 

nghiêm. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú Thiền ba la mật, dạy hết thảy chúng 

sinh khiến tu Thiền ba la mật. 

Tu bồ đề! Thế nào là Bồ tát  ma ha tát trú trong Thiền  ba la  mật, dạy hết 

thảy chúng sinh khiến tu Thiền ba la mật? 

Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú trong các pháp, không thấy pháp hoặc loạn 

hoặc định. Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú trong Thiền ba la mật, 

dạy hết thảy chúng sinh khiến tu Thiền ba la mật, cho đến khi chứng được 

Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  trọn  không  lìa  Thiền  ba  la  mật;  thí 

như thầy huyễn thuật hoặc học trò huyễn thuật ở giữa ngã tư đường, hóa 

làm đại chúng, dạy khiến tu Thiền ba la mật, ngoài ra như trên đã nói. 

Tu bồ đề! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát đại trang nghiêm. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  trú  trong  Bát  nhã  ba  la  mật,  dạy  hết 

thảy chúng sinh khiến tu Bát nhã ba la mật. 

Tu bồ đề! Thế nào là Bồ tát ma ha tát trú trong Bát nhã ba la mật, dạy hết 

thảy chúng sinh khiến tu Bát nhã ba la mật? 

Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát tu Bát nhã ba la mật, không có pháp được bờ 

kia, bờ này, như vậy là Bồ tát ma ha tát trú trong Bát nhã ba la mật, dạy 

hết thảy chúng sinh khiến tu Bát nhã ba la mật, thí như thầy huyễn thuật, 

hoặc  học  trò  huyễn  thuật,  ở  giữa  ngã  tư  đường,  hóa  làm  đại  chúng,  dạy 

khiến tu Bát nhã ba la mật. 

Tu bồ đề! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát đại trang nghiêm. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  đại  trang  nghiêm  là  ở  trong  mười 

phương  thế  giới  số  như  hằng  hà  sa,  tùy  chỗ  ứng  hợp,  tự  biến  thân  trú 

trong Thí ba la mật, cho đến Bát nhã ba la mật, cũng dạy chúng sinh khiến 

tu Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật. Chúng sinh ấy tu pháp ấy cho 

đến khi chứng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, trọn không lìa pháp ấy. 

Tu bồ đề! Thí như thầy huyễn thuật, hoặc học trò huyễn thuật, ở giữa ngã 

tư đường, hóa làm  đại chúng, dạy khiến tu sáu Ba la mật,  ngoài ra  như 

trên đã nói. 

Như vậy, Tu bồ đề! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát đại trang nghiêm. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát đại trang nghiêm là tâm tương ưng với 

Trí nhất thiết chủng, không sinh niệm rằng: Ta dạy ngần ấy người trú trong 

Thí ba la mật, không dạy ngần ấy người trú trong Thí ba la mật, cho đến 

Bát  nhã  ba  la  mật  cũng  như  vậy;  không  sinh  niệm  rằng:  Ta  dạy  ngần  ấy 

người trú trong bốn niệm xứ, không dạy ngần ấy người trú trong bốn niệm 

xứ, cho đến mười tám pháp không chung cũng vậy; cũng không sinh niệm 

rằng: Ta dạy ngần ấy người khiến được quả Tu đà hoàn, quả Tư đà hàm, 

quả  A  na  hàm,  quả  A  la  hán,  Bích  chi  Phật  đạo,  Trí  nhất  thiết  chủng, 

không  dạy  ngần  ấy  người  khiến  được  quả  Tu  đà  hoàn,  cho  đến  Trí  nhất 

thiết chủng. Ta sẽ khiến  vô lượng  vô biên vô số chúng sinh trú trong Thí 

ba la mật, cho đến Bát nhã ba la mật, dựng lập chúng sinh nơi bốn niệm 

xứ,  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung,  khiến  vô  lượng  vô  biên  vô  số 

chúng  sinh  được  quả  Tu  đà  hoàn  cho  đến  Trí  nhất  thiết  chủng;  thí  như 

thầy huyễn thuật hoặc học trò huyễn thuật, ở giữa ngã tư đường hóa làm 

đại chúng, dạy khiến tu sáu Ba la mật, cho đến chứng được Trí nhất thiết 

chủng. Ngoài ra như trên đã nói. 

Tu bồ đề! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát đại trang nghiêm. 

Luận: Ở trên Phú lâu na nói đại trang nghiêm và tướng phát đại thệ trang 

nghiêm, nay Tu Bồ đề khởi niệm rằng: Phú lâu na chưa được trí nhất thiết, 

tuy nói Ðại trang nghiêm, hoặc có  sai lầm, nên hỏi Phật để thủ lấy quyết 

định. Phật vì Tu bồ đề nói Thí ba la mật đại trang nghiêm, cho đến Trí nhất 

thiết là quả báo của thiện pháp nên được sức thần thông lớn của Bồ tát; vì 

hạng  chúng  sinh  mến  đạo  xuất  gia  nên  hóa  làm  thân  Phật,  phóng  ánh 

sáng  lớn,  chiếu  mười  phương  thế  giới,  rung  động  đại  địa,  khiến  chúng 

sinh  phát  tâm  tu  thiện  pháp,  tùy  căn  cơ  thích  hợp  mà  thuyết  pháp  cho, 

khiến được ba thừa, vì chúng sinh tại gia ham vui, làm Chuyển luân Thánh 

vương, biến ba ngàn đại thiên thế giới thành lưu ly, vì không chướng ngại, 

cưỡi xe bảy báu, thân phóng hào quang, mưa các bảo vật, tùy chúng sinh 

cần dùng, đều khiến cho đầy đủ, vậy sau nói pháp Bồ tát. Bồ tát trú trong 

đại thừa, lấy hai sự bố thí làm lợi ích chúng sinh, đó là tài thí và pháp thí, 

chúng  sinh  nghe  rồi  tu  sáu  Ba  la  mật  cho  đến  mười  tám  pháp  không 

chung,  đến  khi  chứng  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  trọn 

không lìa pháp ấy. Bồ tát tuy trú trong biến hóa ấy cũng không sinh chấp 

trước  tướng  đối  với  các  pháp,  cũng  không  tự  cao.  Tu  bồ  đề  khởi  niệm 

rằng: Bồ tát hành được đại sự như vậy. Lại chưa sạch hết các lậu hoặc, 

làm  sao  không  đắm  trước  các  pháp,  cũng  không  sinh  tâm  tự  cao  được? 

Trong  đây  Phật  tự  nói  thí  dụ,  thí  như  thầy  huyễn  thuật  ở  giữa  ngã  tư 

đường, hóa làm các thứ vật, tùy chỗ người cần đều có thể cho hết. Tu bồ 

đề! Ý ông nghĩ sao? Thầy huyễn thuật ấy thật có cho chăng? Có người thọ 

nhận, có người cần dùng chăng? 

Tu bồ đề thưa: Ðó chỉ là hư dối, thật không có gì. 

Phật dạy: Bồ tát cũng như vậy, tuy hiện làm thân Phật, thân Chuyển luân 

Thánh vương, lấy của và pháp thí cho chúng sinh, cũng như thầy huyễn 

thuật thật không có cho gì, vì sao? Vì các pháp rốt ráo không, như huyễn. 

Năm Ba la mật kia cũng như vậy, tùy theo nghĩa mà phân biệt. 

Lại  nữa,  do  nhân  duyên  Thí  ba  la  mật,  Giới  ba  la  mật,  nên  làm  Chuyển 

luân Thánh vương giàu sang trong loài người, do các Ba la mật khác hoặc 

làm Phạm vương, hoặc làm pháp thân Bồ tát. 

 Hỏi:  Ngoài sáu Ba la mật còn có pháp gì có thể trang nghiêm không? 

 Ðáp:  Các công đức đều thu nhiếp trong sáu Ba la mật. Có người nói còn 

có trí Ba la mật và phương tiện Ba la mật v.v... ở trong mười phương thế 

giới số như hằng hà sa, tùy chỗ đáng độ, bày các nhân duyên thuyết pháp 

khiến chúng sinh trú trong sáu Ba la mật. 

Lại  nữa,  quyết  định  thệ  nguyện  gọi  là  đại  trang  nghiêm,  nghĩa  là  Bồ  tát 

không khởi niệm rằng: Ta độ ngần ấy người khiến trú trong Thí ba la mật, 

mà không thể độ người khác. Cho đến mười tám pháp không chung cũng 

như vậy, cũng không khởi niệm rằng: Ta khiến ngần ấy người được quả 

Tu đà hoàn mà không thể khiến ngần ấy người được quả Tu đà hoàn; cho 

đến thành Phật đạo cũng như vậy. Ta sẽ khiến hết vô lượng vô số chúng 

sinh trú trong  các công đức, Thí ba la  mật cho đến Trí nhất thiết chủng, 

như  thầy  huyễn  thuật,  như  trước  đã  nói;  ấy  gọi  là  phát  thệ  nguyện  đại 

trang nghiêm. 

Kinh: Bấy giờ Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Như ý nghĩa 

con  theo  Phật  nghe  được  Bồ  tát  ma  ha  tát  không  có  đại  trang  nghiêm  là 

đại  trang  nghiêm,  vì  các  pháp  tự  tướng  không,  nghĩa  là  sắc,  sắc  tướng 

không; thọ, tưởng, hành, thức, thức tướng không; mắt, mắt tướng không 

cho  đến  ý,  ý  tướng  không;  sắc,  sắc  tướng  không,  cho  đến  pháp,  pháp 

tướng không; nhãn thức, nhãn thức tướng không cho đến ý thức, ý thức 

tướng  không;  nhãn  xúc,  nhãn  xúc  tướng  không  cho  đến  ý  xúc,  ý  xúc 

tướng không; thọ do nhãn xúc làm nhân duyên sinh, thọ tướng không, cho 

đến thọ do ý xúc làm nhân duyên sinh, thọ tướng không. 

Bạch đức Thế Tôn! Thí ba la mật, Thí ba la mật tướng không; cho đến Bát 

nhã  ba  la  mật,  Bát  nhã  ba  la  mật  tướng  không.  Nội  không,  nội  không 

tướng không; cho đến vô pháp hữu pháp không, vô pháp hữu pháp không 

tướng không; bốn niệm xứ, bốn niệm xứ tướng không, cho đến mười tám 

pháp không chung, mười tám pháp không chung tướng không; Bồ tát, Bồ 

tát tướng không. Bạch đức Thế Tôn! Do nhân duyên ấy nên biết Bồ tát ma 

ha tát ấy không có đại trang nghiêm là đại trang nghiêm. 

Phật bảo Tu bồ đề: Như vậy, như vậy! Như lời ông nói. Tu bồ đề! Trí nhất 

thiết  chủng,  chẳng  phải  pháp  tạo  tác,  chúng  sinh  cũng  chẳng  phải  pháp 

tạo tác, Bồ tát đại trang nghiêm vì chúng sinh ấy. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Do  nhân  duyên  gì  mà  Trí 

nhất thiết chủng chẳng phải pháp tạo tác, chúng sinh ấy cũng chẳng phải 

pháp tạo tác, Bồ tát đại trang nghiêm vì chúng sinh ấy? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Vì  người  làm  không  thể  có  được,  nên  Trí  nhất  thiết 

chủng chẳng phải pháp tạo tác sinh khởi. Các chúng sinh ấy cũng chẳng 

phải tạo tác sinh khởi, vì sao? Tu bồ đề! Vì sắc chẳng phải tạo tác chẳng 

phải không tạo tác; thọ, tưởng, hành, thức chẳng phải tạo tác, chẳng phải 

không tạo tác. Mắt chẳng phải tạo tác, chẳng phải không tạo tác cho đến ý 

chẳng  phải  tạo  tác,  chẳng  phải  không  tạo  tác.  Sắc  cho  đến  pháp,  nhãn 

thức cho đến ý thức, nhãn xúc cho đến ý xúc, thọ do nhãn xúc làm nhân 

duyên sinh cho đến thọ do ý xúc làm nhân duyên sinh chẳng phải tạo tác 

chẳng phải không tạo tác. 

Tu  bồ  đề!  Ngã  chẳng  phải  tạo  tác  chẳng  phải  không  tạo  tác,  cho  đến  kẻ 

biết, kẻ thấy chẳng phải tạo tác, chẳng phải không tạo tác, vì sao? Vì các 

pháp ấy rốt ráo không thể có được. 

Tu bồ đề!  Mộng chẳng phải tạo tác chẳng phải không tạo tác, vì sao? Vì 

rốt ráo không thể có được. Huyễn, tiếng vang, bóng, sóng nắng, biến hóa 

chẳng phải tạo tác chẳng phải không tạo tác, vì sao? Vì rốt ráo không thể 

có  được.  Tu  bồ  đề!  Nội  không  chẳng  phải  tạo  tác  chẳng  phải  không  tạo 

tác, vì rốt ráo không thể có được, cho đến vô pháp hữu pháp không chẳng 

phải tạo tác chẳng phải không tạo tác, vì rốt ráo không thể có được. 

Tu bồ đề! Bốn niệm xứ chẳng phải tạo tác, chẳng phải không tạo tác, vì rốt 

ráo không thể có được, cho đến mười tám pháp không chung, chẳng phải 

tạo tác, chẳng phải không tạo tác, vì sao? Vì pháp ấy rốt ráo không thể có 

được.  Tu  bồ  đề!  Các  pháp  như  như,  pháp  tướng,  pháp  tánh,  pháp  trụ, 

pháp  vị,  thật  tế,  chẳng  phải  tạo  tác,  chẳng  phải  không  tạo  tác,  vì  rốt  ráo 

không thể có được. 

Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  chẳng  phải  tạo  tác  chẳng  phải  không  tạo  tác,  vì  rốt  ráo 

không thể có được. Tát bà nhã và Trí nhất thiết chủng chẳng phải tạo tác 

chẳng phải không tạo tác, vì rốt ráo không thể có được. 

Do  nhân  duyên  ấy,  Tu  bồ  đề!  Tát  bà  nhã  chẳng  phải  pháp  tạo  tác,  sinh 

khởi,  chúng  sinh  ấy  cũng  chẳng  phải  pháp  tạo  tác,  sinh  khởi.  Bồ  tát  đại 

trang  nghiêm  vì  chúng  sinh  ấy.  Bấy  giờ,  Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch 

đức Thế Tôn! Như con xem xét nghĩa của Phật dạy: Sắc không trói không 

mở; thọ, tưởng, hành, thức cũng không trói không mở. 

Bấy giờ Phú lâu na Di đa la ni tử nói với Tu bồ đề rằng: Sắc là không trói 

không mở; thọ, tưởng, hành, thức là không trói không mở. 

Tu bồ đề nói: Như vậy, như vậy! Sắc là không trói không mở, thọ, tưởng, 

hành, thức là không trói không mở. 

Phú  lâu  na  Di  đa  la  ni  tử  hỏi  Tu  bồ  đề  rằng:  Thế  nào  là  sắc  không  trói 

không mở; thọ, tưởng, hành, thức không trói không mở? 

Tu bồ đề nói: Sắc như mộng không trói không mở; thọ, tưởng, hành, thức 

như  mộng  không  trói  không  mở.  Sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức  như  tiếng 

vang,  như  bóng,  như  huyễn,  như  sóng  nắng,  như  biến  hóa  không  trói 

không mở. 

Này  Phú  lâu  na  Di  đa  la  ni  tử!  Sắc  quá  khứ  không  trói  không  mở;  thọ, 

tưởng,  hành,  thức  quá  khứ  không  trói  không  mở.  Sắc  vị  lai  không  trói 

không mở; thọ, tưởng, hành, thức vị lai không trói không mở. Sắc hiện tại 

không trói không mở; thọ, tưởng, hành, thức hiện tại không trói không mở, 

vì sao không trói không mở? Vì sắc ấy không có gì, nên không trói không 

mở; thọ, tưởng, hành, thức không có gì, nên không trói không mở, vì lìa, vì 

tịch diệt, vì không sinh nên không trói không mở. 

Này  Phú  lâu  na!  Sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức  lành  không  trói  không  mở; 

sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức  chẳng  lành  không  trói  không  mở.  Sắc  vô  ký 

không trói không mở; thọ, tưởng, hành, thức  vô  ký không trói không mở. 

Sắc  thế  gian,  xuất  thế  gian,  hữu  lậu,  vô  lậu  không  trói  không  mở;  thọ, 

tưởng, hành, thức cũng không trói không mở, vì sao? Vì không có gì,  vì 

lìa, vì tịch diệt, vì không sinh, nên không trói không mở. 

Này Phú lâu na! Hết thảy pháp không trói không mở, vì không có gì, vì lìa, 

vì tịch diệt, vì không sinh. 

Này Phú lâu na! Thí ba la mật không trói không mở; Giới ba la mật, Nhẫn 

ba la mật, Tinh tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật không trói 

không mở, vì không có gì, vì lìa, vì tịch diệt, vì không sinh nên không trói 

không mở. 

Này  Phú  lâu  na!  Nội  không  cũng  không  trói  không  mở,  cho  đến  vô  pháp 

hữu pháp không cũng không trói không mở. Bốn niệm xứ không trói không 

mở,  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung  cũng  không  trói  không  mở,  vì 

không có gì, vì lìa, vì tịch diệt, vì không sinh nên không trói không mở. Vô 

thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  không  trói  không  mở;  Trí  nhất  thiết,  Trí 

nhất  thiết  chủng  không  trói  không  mở.  Bồ  đề  không  trói  không  mở,  Phật 

cũng không trói không mở, vì không có gì, vì lìa, vì tịch diệt, vì không sinh 

nên không trói không mở. 

Này  Phú  lâu  na!  Các  pháp  như  như,  pháp  tướng,  pháp  tánh,  pháp  trụ, 

pháp vị, thật tế, pháp vô vi không trói không mở, vì không có gì, vì lìa, vì 

tịch diệt, vì không sinh nên không trói không mở. 

Này Phú lâu na! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát Thí ba la mật cho đến Bát nhã 

ba la mật, không trói không mở; bốn niệm xứ cho đến Trí nhất thiết chủng 

không  trói  không  mở.  Bồ  tát  ấy  trụ  trong  Thí  ba  la  mật  cho  đến  trụ  trong 

Bát nhã ba la mật, không trói không mở; trú trong bốn niệm xứ không trói 

không  mở,  cho  đến  trú  trong  Trí  nhất  thiết  chủng  không  trói  không  mở, 

thành  tự  chúng  sinh  không  trói  không  mở,  tịnh  quốc  độ  Phật  không  trói 

không mở, sẽ cúng dường chư Phật không trói không mở, sẽ nghe pháp 

không  trói  không  mở,  trọn  không  lìa  chư  Phật  không  trói  không  mở,  trọn 

không  lìa  các  thần  thông  không  trói  không  mở,  trọn  không  lìa  năm  mắt 

không  trói  không  mở,  trọn  không  lìa  môn  Ðà  la  ni  không  trói  không  mở, 

trọn không lìa các Tam muội không trói không mở, sẽ sinh Ðạo chủng trí 

không trói không mở, sẽ được Trí nhất thiết chủng không trói không  mở; 

Chuyển  Pháp luân không trói không  mở, an lập chúng sinh nơi  tam thừa 

không trói không mở. 

Như vậy Phú lâu na! Bồ tát ma ha tát tu sáu Ba la mật không trói không 

mở,  sẽ  biết  hết  thảy  pháp  không  trói  không  mở,  vì  không  có  gì,  vì  lìa,  vì 

tịch diệt, vì không sinh. 

Phú lâu na,  ấy gọi là Bồ tát ma ha tát đại trang nghiêm không trói không 

mở. 

Luận: Tu  bồ  đề  nói:  Như  nghĩa  con  được  nghe  Phật  dạy  không  có  đại 

trang nghiêm là đại trang nghiêm, vì sao? Vì tự tướng không vậy. 

Hỏi: Tu bồ đề cớ sao nói như vậy? 

Ðáp: Phật  dạy  nghĩa  phát  đại  trang  nghiêm  rất  sâu,  khó  được  khó  hiểu. 

Chúng  sinh  ở  trong  hội  chúng  nghe  việc  ấy,  tâm  hoặc  bị  thối  mất.Trang 

nghiêm rốt ráo Không, như vậy cũng do sức thần thông nên trong một lúc 

có  thể  khắp  đến  thế  giới  mười  phương  số  như  hằng  hà  sa,  chúng  sinh 

thích ý nói đây là việc thánh chúa, chúng ta làm sao biết được, vì thế nên 

Tu bồ đề nói phát đại trang nghiêm chẳng phải sâu chẳng phải khó, chẳng 

phải chỉ phát đại trang nghiêm, tự tướng không, dễ tu dễ được. Sắc, trong 

sắc định tướng không thể có được, cho đến mười tám pháp không chung 

cũng như vậy. Nếu Bồ tát biết được tướng Không tịch diệt của các pháp 

như vậy, mà không bỏ bổn nguyện tinh tấn, cho nên gọi là phát đại trang 

nghiêm  chẳng  phải  khó  được.  Phật  ấn  chứng  lời  Tu  bồ  đề  nói,  nên  nói: 

“như vậy”. Pháp tạo tác đều là hư dối, nên nói Tát bà nhã là pháp không 

tạo tác, vì chúng sinh rốt ráo không, cũng là pháp không tạo tác. Phật dạy 

người làm là không thể có được, nên hết thảy chẳng phải tướng tạo tác. 

Vì  chúng  sinh  không  thể  có  được,  nên  người  làm  không  thể  có  được,  vì 

người làm không thể có được, nên Tát bà nhã chẳng phải tướng tạo tác 

sinh khởi. 

Lại nữa, sắc cũng không thể làm, vì pháp không, cho đến các Phật pháp 

cũng như vậy. Tu bồ đề gọi trong các pháp không có tướng định làm, như 

huyễn, tuy không có sự thật mà có tướng đi lại, vì thế nên Phật dạy như 

huyễn,  như  sóng  nắng,  không  có  tướng  tạo  tác,  vì  rốt  ráo  không  thể  có 

được. 

Khi  ấy  người  nghe  suy  nghĩ  rằng:  Mười  tám  Không  có  thể  phá  hết  thảy 

pháp, thế là có tác dụng, thế thời là thật, nghĩa là có tạo tác? Vì vậy nên 

Phật  dạy:  Nội  không  không  tạo  tàc,  cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp  không, 

mười tám pháp không chung cũng không có tạo tác. 

Hoặc nói: Mười tám không là hữu vi hư dối không thật, nên có thể không 

tạo tác, còn như, pháp tánh, thật tế, là pháp chơn thật, nên phải có tạo tác, 

vì  sao?  Vì  hết  thảy  pháp  hữu  vi  mỗi  mỗi  đều  có  nhân  chung,  pháp  vô  vi 

cũng làm nhân cho pháp có tạo tác? Nên Phật dạy: Như như, pháp tánh, 

thật tế, pháp trụ, pháp vị, cũng không tạo tác. 

Lại hoặc nói: Bồ tát, Phật, Trí nhất thiết chủng, là pháp thật có, có thể có 

tạo  tác?  Vì  vậy  nên  Phật  nói:  Pháp  ấy  cũng  vì  rốt  ráo  không,  nên  cũng 

không tạo tác, vì tướng tạo tác do nhân duyên sinh. 

Hành giả nghĩ rằng: Phậy pháp rất khó, rất là hy hữu, các pháp đều không 

tạo tác, không trói không mở, chúng ta làm sao sẽ từ khổ được thoát? Thế 

nên Tu bồ đề bạch Phật rằng: Như con biết nghĩa của Phật nói năm uẩn 

không  trói  không  mở?  Pháp  người  phàm  phu  hư  dối  không  thể  có  được 

nên  chẳng  phải  trói,  pháp  thánh  nhân  rốt  ráo  không,  không  thể  có  được 

nên chẳng phải mở. Năm uẩn như mộng, và năm uẩn trong ba đời, năm 

uẩn thiện bất thiện, hết thảy pháp cũng như vậy, cho đến thật tế, cũng như 

vậy, vì không có gì, vì lìa, vì không sinh, nên không trói không mở; ấy gọi 

là đạo Bồ tát không trói không mở của Bồ tát ma ha tát. Ở trong đạo ấy, 

các phiền não không kéo rơi vào trong phàm phu, cho nên nói không trói, 

không lấy các pháp vô lậu phá phiền não nên nói không mở. 

Giáo  hóa  chúng  sinh,  tịnh  quốc  độ  Phật,  cho  đến  năm  thần  thông,  năm 

mắt, các  môn  Tam  muội,  Ðà  la  ni,  trọn  không  lìa  Phật,  và  an  lập  chúng 

sinh  trong  tam  thừa  cũng  không  trói  không  mở,  vì  cớ  sao?  Vì  các  pháp 

không có gì, vì lìa. vì tịch diệt, vì không sinh, vì rốt ráo không. 

Do  các  nhân  duyên  như  vậy,  ấy  gọi  là  tướng  Bồ  tát  đại  trang  nghiêm, 

nghĩa là không trói không mở. 

---o0o--- 

GIẢI THÍCH: PHẨM ÐẠI THỪA THỨ 18 

(Kinh Ma ha Bát nhã ba la mật ghi: Phẩm Vấn Thừa) 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Tam ma địa thứ 16) 

Kinh: Bấy  giờ  Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Thế  nào  là 

tướng Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát? Làm sao biết Bồ tát ma ha tát phát 

tâm thú hướng Ðại thừa? Thừa ấy phát xuất từ chỗ nào? Thừa ấy đi đến 

chỗ nào? Thừa ấy trú chỗ nào? Ai cưỡi Ðại thừa ấy đi ra? 

Phật bảo Tu bồ đề: Ông hỏi thế nào là tướng Ðại thừa của Bồ tát ma ha 

tát ư? Tu bồ đề! Sáu Ba la mật là Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát. Những gì 

là sáu? Thí ba la mật, Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tinh tấn ba la mật, 

Thiền ba la mật và Bát nhã ba la mật. 

Sao gọi là Thí ba la mật? Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát đem tâm tương ưng 

với  Trí  nhất  thiết  chủng,  bố  thí  tài  vật  trong  ngoài,  cùng  hết  thảy  chúng 

sinh  hồi  hướng  đến  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  vì  dùng  vô  sở 

đắc. Tu bồ đề! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát Thí ba la mật. 

Sao gọi là Giới ba la mật? Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát đem tâm tương ưng 

với Trí nhất thiết chủng, tự làm mười thiện đạo, cũng dạy người khác làm 

mười  thiện  đạo,  vì  dùng  vô  sở  đắc.  Ấy  gọi  là  Bồ  ma  ha  tát  chẳng  chấp 

trước Giới ba la mật. 

Sao gọi là Nhẫn ba la mật? Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát đem tâm tương ưng 

với  Trì  nhất  thiết  chủng,  tự  đầy  đủ  nhẫn  nhục,  cũng  dạy  người  khác  tu 

nhẫn nhục, vì dùng vô sở đắc, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát Nhẫn ba la mật. 

Sao gọi là Tinh tấn ba la mật? Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát đem tâm tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng, tu năm Ba la mật, siêng tu không nghỉ, cũng 

an lập hết thảy chúng sinh nơi năm Ba la mật, vì dùng vô sở đắc; ấy gọi là 

Bồ tát ma ha tát Tinh tấn ba la mật. 

Sao  gọi  là  Thiền  ba  la  mật?  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  đem  tâm  tương 

ưng với Trí nhất thiết chủng tự lấy phương tiện vào các thiền, không sinh 

theo thiền cũng dạy người khác khiến vào các thiền, vì dùng vô sở đắc; ấy 

gọi là Bồ tát ma ha tát Thiền ba la mật. 

Sao gọi là Bát nhã ba la mật? Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát đem tâm tương 

ưng  với  Trí  nhất  thiết  chủng,  không  đắm  hết  thảy  pháp,  cũng  quán  hết 

thảy pháp tánh,  vì dùng  vô sở đắc;  cũng dạy người khác không đắm hết 

thảy pháp, cũng quán hết thảy pháp tánh, vì dùng vô sở đắc, ấy gọi là Bồ 

tàt ma ha tát Bát nhã ba la mật. Tu bồ đề! 

Ấy là tướng Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Ðại  thừa  của  Bồ  tát  ma  ha  tát  là  nội  không,  ngoại 

không,  nội  ngoại  không,  không  không,  đại  không,  đệ  nhất  nghĩa  không, 

hữu  vi không,  vô  vi  không, tất  cảnh không,  vô thỉ  không, tán không, tánh 

không,  tự  tướng  không,  chư  pháp  không,  bất  khả  đắc  không,   vô  pháp 

không, hữu pháp không, vô pháp hữu pháp không. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Thế nào là nội không?  Phật dạy:  Nội không là 

mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý. Mắt, mắt không chẳng phải thường, chẳng phải 

đoạn, vì sao? Vì tánh nó tự như vậy. Tai, tai không; mũi không; lưỡi, lưỡi 

không; thân, thân không; ý, ý không chẳng phải thường chẳng phải đoạn, 

vì sao? Vì tánh nó tự như vậy; ấy gọi là nội không. 

Sao  gọi  là  ngoại  không?  Pháp  ngoài  gọi  là  sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc, 

pháp.  Sắc,  sắc  không  chẳng  phải  thường  chẳng  phải  đoạn,  vì  sao?  Vì 

tánh  nó  tự  như  vậy.  Thanh,  thanh  không;  hương,  hương  không;  vị,  vị 

không; xúc, xúc không; pháp, pháp không chẳng phải thường chẳng phải 

đoạn, vì sao? Vì tánh nó tự như vậy; ấy gọi là ngoại không. 

Sao gọi là nội ngoại không? Pháp trong ngoài gọi là trong sáu nhập, ngoài 

sáu  nhập.  Pháp  trong,  pháp  trong  không  chẳng  phải  thường  chẳng  phải 

đoạn, vì sao? Vì nó tự như vậy. Pháp ngoài, pháp ngoài không chẳng phải 

thường chẳng phải đoạn, vì sao? Vì tánh nó như vậy; ấy gọi là nội ngoại 

không. 

Sao  gọi  là  không  không?  Hết  thảy  pháp  không,  không  ấy  cũng  không, 

chẳng phải thường chẳng phải đoạn, vì sao? Vì tánh nó như vậy; ấy gọi là 

không không. 

Sao  gọi  là  đại  không?  Phương  đông,  phương  đông  không  chẳng  phải 

thường chẳng phải đoạn, vì sao? Vì tánh nó như vậy. Phương nam, tây, 

bắc,  bốn  góc  trên  dưới  không  chẳng  phải  thường  chẳng  phải  đoạn,  vì 

sao? Vì tánh nó như vậy; ấy gọi là đại không. 

Sao gọi là đệ nhất nghĩa không? Ðệ nhất nghĩa tức là Niết bàn; Niết bàn, 

Niết  bàn  không  chẳng  phải  thường  chẳng  phải  đoạn,  vì  sao?  Vì  tánh  nó 

như vậy; ấy gọi là đệ nhất nghĩa không. 

Sao gọi là hữu vi không? Pháp hữu vi là cõi Dục, cõi Sắc, cõi Vô sắc; cõi 

Dục, cõi Dục không; cõi Sắc, cõi Sắc không; cõi Vô sắc, cõi Vô sắc không; 

chẳng phải thường chẳng phải đoạn, vì sao? Vì tánh nó tự như vậy, ấy gọi 

là hữu vi không. 

Sao gọi là vô vi không? Pháp vô vi gọi là tướng không sinh, tướng không 

trụ,  tướng  không  diệt;  pháp  vô  vi,  pháp  vô  vi  không  chẳng  phải  thường 

chẳng phải đoạn, vì sao? Vì tánh nó tự như vậy; ấy gọi là vô vi không. 

Sao  gọi  là  rốt  ráo  không?  Rốt  ráo  tức  là  các  pháp  rốt  ráo  không  thể  có 

được, chẳng phải thường chẳng phải đoạn, vì sao? Vì tánh nó như vậy; ấy 

gọi là rốt ráo không. 

Sao gọi là vô thỉ không? Hoặc pháp chỗ bắt đầu đến không thể có được, 

chẳng phải thường chẳng phải đoạn, vì sao? Vì tánh nó như vậy; ấy gọi là 

vô thỉ không. 

Sao  gọi  là  tán  không?  Tán  là  các  pháp  không  diệt,  chẳng  phải  thường 

chẳng phải đoạn, vì sao? Vì tánh nó như vậy; ấy gọi là tán không. 

Sao gọi là tánh không? Hết thảy pháp tánh, hoặc tánh  pháp hữu  vi hoặc 

tánh pháp vô vi, tánh ấy chẳng phải Thanh văn, Bích chi Phật làm, chẳng 

phải  Phật  làm,  cũng  chẳng  phải  các  người  khác  làm  ra.  Tánh  ấy  tánh 

không,  chẳng  phải  thường  chẳng  phải  đoạn,  vì  sao?  Vì  tánh  nó  tự  như 

vậy, ấy gọi là tánh không. 

Sao  gọi  là  tự  tướng  không?  Tự  tướng  sắc  là  hư  hoại,  thọ  là  tướng  lãnh 

thọ,  tướng  là  tướng  thử  lấy  tướng,  hành  là  tướng  tạo  tác,  thức  là  tướng 

hiểu biết. Như vậy các pháp hữu vi, vô vi, mỗi mỗi tự tướng không, chẳng 

phải  thường  chẳng  phải  đoạn,  vì  sao?  Vì  tánh  nó  như  vậy;  ấy  gọi  là  tự 

tướng không. 

Sao gọi là các pháp không? Các pháp là sắc, thọ, tưởng, hành, thức; mắt, 

tai, muĩ, lưỡi, thân, ý; sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp; nhãn giới, sắc giới, 

nhãn  thức  giới  cho  đến  ý  thức  giới,  ý  thức  giới.  Các  pháp  ấy,  các  pháp 

không,  chẳng  phải  thường  chẳng  phải  đoạn,  vì  sao?  Vì  tánh  nó  tự  như 

vậy, ấy gọi là các pháp không. 

Sao gọi là bất khả đắc không? Tìm cầu các pháp không thể có được, ấy là 

bất  đắc  không,  chẳng  phải  thường  chẳng  phải  đoạn,  vì  sao?  Vì  tánh  nó 

như vậy; ầy gọi là bất đắc không. 

Sao  gọi  là  vô  pháp  không?  Hoặc  pháp  không  có  ấy  cũng  không,  chẳng 

phải  thường  chẳng  phải  đoạn,  vì  sao?  Vì  tánh  nó  như  vậy;  ấy  gọi  là  vô 

pháp không. 

Sao gọi là hữu pháp không? Pháp có là các pháp trong sự hòa hợp có tự 

tánh  tướng,  pháp  có  ấy  không,  chẳng  phải  thường  chẳng  phải  đoạn,  vì 

sao? Vì tánh nó tự như vậy; ấy gọi là hữu pháp không. 

Sao  gọi  là  vô  pháp  hữu  pháp  không?  Trong  các  pháp  không  có  pháp, 

trong các pháp hòa hợp, có tướng tự tánh ( Kinh Ðại Bát nhã ghi: Thế nào 

 là vô tánh tự tánh không? Vô tánh tự tánh là các pháp không thể có tánh 

 hòa hợp và có tự tánh hòa hợp –ND)  Vô pháp hữu pháp ấy không, chẳng 

phải thường chẳng phải đoạn, vì sao? Vì tánh nó tự như vậy; ấy gọi là vô 

pháp hữu pháp không. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Pháp,  pháp  tướng  không;  vô  pháp,  vô  pháp  tướng 

không; tự tánh, tự tánh tướng không; tha pháp, tha pháp tướng không. 

Sao gọi là pháp, pháp tướng không? Pháp là năm uẩn, năm uẩn không; ấy 

gọi là pháp, pháp tướng không. 

Sao gọi là vô pháp, vô pháp tướng không? Vô pháp là pháp vô vi; ấy gọi là 

vô pháp, vô pháp tướng không. 

Sao  gọi  là  tự  pháp,  tự  pháp  tướng  không?  Các  pháp,  tự  tánh  không,  cái 

không ấy chẳng phải trí làm, chẳng phải cái thấy làm; ấy gọi là tự pháp, tự 

pháp tướng không. 

Sao gọi là tha pháp, tha pháp tướng không? Hoặc ra đời, hoặc Phật chưa 

ra đời, pháp trụ, pháp tướng, pháp vị, pháp tánh, như như, thật tế, quá các 

pháp không này; ấy gọi là tha pháp, tha pháp tướng không ( Kinh Ðại Bát 

 nhã ghi: Hết thảy pháp hoặc Phật ra đời hoặc không ra đời, pháp trụ, pháp 

 định, pháp tánh ,pháp giới, pháp bình đẳng tánh, pháp ly sinh tánh, chơn 

 như bất hư vọng tánh, bất biến dị tánh, thật tế, đều do tha tánh nên không, 

 ấy gọi là tha tánh do tha tánh nên không, ấy gọi là tướng Ðại thừa của Bồ 

 tát ma ha tát – ND).  

LUẬN. Hỏi: Kinh này tên là Bát nhã ba la mật, lại Phật khiến  Tu bồ đề vì 

Bồ  tát  nói  Bát  nhã  ba  la  mật,  Tu  bồ  đề  nên  hỏi  Bát  nhã  ba  la  mật,  Phật 

cũng nên đáp Bát nhã ba la mật, sao nay Tu bồ đề lại hỏi tướng Ðại thừa, 

Phật cũng đáp Ðại thừa? 

Ðáp: Bát nhã ba la mật và Ðại thừa cùng một nghĩa, chỉ có danh tự khác 

nhau, hoặc nói Bát nhã ba la mật, hoặc nói Ðại thừa, không lỗi. Ðại thừa là 

Phật  đạo,  thực  hành  pháp  ấy  được  đến  Phật,  đó  là  sáu  pháp  Ba  la  mật. 

Lớn nhất trong sáu Ba la mật là Bát nhã ba la mật, như ở phẩm sau Phật 

nói các nhân duyên lớn, nếu nói Bát nhã ba la mật, thời nhiếp hết sáu Ba 

la mật. Nếu nói sáu Ba la mật thời nói đủ Bồ tát đạo. Nghĩa là bao gồm từ 

khi mới phát tâm cho đến khi thành Phật; ví như vua đến, chắc chắn có kẻ 

tùy  tùng;  tuy  không  nói  kẻ  tùy  tùng,  mà  nên  biết  chắc  chắn  có.  Ðại  thừa 

cũng như vậy. 

Bồ  tát  ban  đầu  phát  tâm  tu  hành  vì  cầu  Phật  đạo,  tu  tập  thiện  pháp,  tùy 

chúng sinh có thể độ mà nói các pháp, đó là kinh Bổn khởi, kinh Dứt hết 

thảy sinh nghi, kinh Hoa thủ, kinh Pháp hoa, kinh Mây, kinh Mây lớn, kinh 

Mây  pháp,  kinh  Di  lặc  hỏi,  kinh  Sáu  Ba  la  la  mật,  kinh  Ðại  Bát  nhã  ba  la 

mật. Như vậy vô lượng vô biên vô số kinh, hoặc Phật nói, hoặc Hóa Phật 

nói, hoặc đại Bồ tát nói, hoặc Thanh văn nói, hoặc trời đắc đạo nói, việc ấy 

hòa hợp đều gọi là Ðại thừa. Trong các Kinh ấy, Bát nhã ba la mật rất lớn, 

nên nói là Ðại thừa, tức biết đã nói Bát nhã ba la mật. Các pháp trợ đạo 

khác  không  có  Bát  nhã  ba  la  mật  hòa  hợp  thời  không  thể  đi  đến  thành 

Phật.  Vì  vậy  hết  thảy  pháp  trợ  đạo  đều  là  Bát  nhã  ba  la  mật.  Như  phẩm 

sau, Phật bảo Tu bồ đề: Ông nói Ðại thừa không khác Bát nhã ba la mật. 

Hỏi: Nếu như vậy, cớ sao lúc đầu không nói Ðại thừa trước? 

Ðáp: Ở  trên  tôi  đã  nói  Bát  nhã  ba  la  mật  rất  lớn  cho  nên  phải  nói  trước. 

Lại, ý Phật muốn nói Ðại thừa Bát nhã ba la mật nên phóng ra ánh sáng 

lớn,  mười  phương  các  Bồ  tát  đều  tự  hỏi  Phật,  nay  sao  có  ánh  sánh  đó? 

Chư Phật đều đáp: Ở thế giới Ta bà có Phật hiệu Thích ca Mâu ni muốn 

nói Bát nhã ba la mật, các Bồ tát kia và các trời người hòa hợp đi đến. 

Xá lợi phất hỏi Phật: Bạch đức Thế Tôn! Vì sao Bồ tát ma ha tát muốn biết 

hết thảy pháp phải nên tập hành Bát nhã ba la mật? Lại, trong phẩm đầu, 

Phật  mỗi  mỗi  tán  thán  công  đức  Bát  nhã  ba  la  mật  rằng,  nếu  ai  muốn 

được  như  vậy  hãy  nên  học  Bát  nhã  ba  la  mật.  Có  các  nhân  duyên  như 

vậy,  nên  ban  đầu  nói  Bát  nhã  ba  la  mật.  Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Ông  hãy  vì 

các  Bồ  tát  nói  Bát  nhã  ba  la  mật.  Tu  bồ  đề  khiêm  nhường  nói:  Bồ  tát 

“không”  chỉ  có  tên  gọi;  tiếp  sau  lại  nói  là  biết  rõ  hiểu  được  tướng  Bồ  tát 

như  vậy,  tức  là  hành  Bát  nhã  ba  la  mật.  Ðã  biết  như  vậy  rồi  lại  hỏi  cú 

nghĩa Bồ tát, tiếp đến hỏi nghĩa Ma ha tát. Trong nghĩa Ma ha tát có Ðại 

thừa  đại  trang  nghiêm;  ví  như  dũng  sĩ  tuy  có  dao  gậy  trang  nghiêm  mà 

không cưỡi ngựa hay, thời không thể làm gì. 

Ðại thừa, Thiên trúc gọi là Ma ha Diễn (Mahayana). Chư Phật vì dứt pháp 

ái, và vì nói rõ nghĩa Bát nhã ba la mật không khác, nên Phật không quở 

trách. Vì vậy, Tu bồ đề lại dùng tên khác hỏi Ma ha Diễn. 

Hỏi: Như  trong  lời  tựa  Ma  ha  Diễn  nói:  Từ  khi  mới  phát  tâm  cho  đến  khi 

thành Phật đạo, vì Phật đạo nên nhóm hết thảy thiện pháp, đều gọi là Ma 

ha Diễn. Sao nay chỉ nói sáu Ba la mật là Ma ha Diễn? 

Ðáp: Như trước nói: Nói Bát nhã ba la mật, thời đã nói sáu Ba la mật, nói 

sáu Ba la mật thời đã nhiếp hết thảy thiện pháp. Vì vậy không nên hỏi các 

thiện pháp có nhiều sao chỉ nói sáu Ba la mật. 

Lại nữa,  Ma  ha  Diễn, ban đầu phát tâm lập nguyện, cho đến  về sau sáu 

Ba  la  mật  phương  tiện  v.v...  Các  pháp  ấy  tuy  không  gọi  là  Ba  la  mật, 

nhưng theo nghĩa đều ở trong sáu Ba la mật. Như ban đầu phát tâm lập 

nguyện vì tâm đại bi v.v... có sức lớn nên gọi là Tinh tấn ba la mật; bỏ lợi 

nhỏ, thủ lấy Ðại thừa, thời gọi là Bát nhã ba la mật. 

Phương tiện tức là trí tuệ, trí tuệ thanh tịnh nên đổi gọi là phương tiện. 

Giáo hóa chúng sinh, tịnh quốc độ Phật v.v... đều ở trong sáu Ba la mật, 

tùy nghĩa thu nhiếp nhau. 

Hỏi: Nếu  như  vậy,  cớ  sao  lại  nói  mười  tám  pháp  không,  108  Tam  muội 

v.v... gọi là Ma ha Diễn? 

Ðáp: Sáu Ba la mật là thể Ma ha Diễn, về sau chỉ phân biệt rộng nghĩa nó. 

Như mười tám không, bốn mươi hai chữ v.v... là nghĩa Bát nhã ba la mật, 

108 Tam muội là nghĩa Thiền ba la mật. Vì vậy nên ban đầu nói sáu Ba la 

mật. 

Hỏi: Cớ sao chỉ nói đúng Ba la mật, không nhiều không ít? 

Ðáp: Phật là đấng Pháp vương, tùy chúng sinh có thể độ, hoặc có khi lược 

nói một, hai, ba, bốn, hoặc có khi nói rộng, như kinh Hiền Kiếp nói 84.000 

ba la mật. 

Lại nữa, sáu đạo chúng sinh đều chịu thân tâm khổ não, như chúng sinh 

địa ngục bị khổ tra khảo, trong súc sinh bị khổ tàn hại lẫn nhau, trong ngã 

quỷ  bị  khổ  đói  khát,  trong  loài  người  bị  khổ  tìm  cầu  dục  lạc,  ở  cõi  trời  bị 

khổ  xa  lìa  điều  ưa  muốn,  A  tu  la  bị  khổ  đấu  tranh;  Bồ  tát  sinh  tâm  đại  bi 

muốn dứt khổ cho sáu đạo chúng sinh nên phát sinh sáu Ba la mật. Vì vậy 

nên nói sáu Ba la mật, không nhiều không ít hơn. 

Hỏi: Thí ba la mật có nhiều tướng, sao trong đây Phật chỉ nói năm tướng 

là dùng tâm tương ưng với Trí nhất thiết chủng, xả tài vật trong ngoài, đem 

phước ấy  chung  với chúng sinh, hồi hướng đến Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh  giác,  vì  dùng  vô  sở  đắc,  sao  không  nói  đến  tâm  đại  từ  bi,  cúng 

dường chư Phật, và thần thông, bố thí v.v... ? 

Ðáp: Năm  tướng  ấy  gồm  nhiếp  hết  thảy  bố  thí.  Tâm  tương  ưng  với  Trí 

nhất thiết chủng mà bố thí là duyên theo Phật đạo, nương Phật đạo. 

Xả  tài  vật  trong  ngoài là  xả  hết  thảy  phiền  não;  chung  với  chúng  sinh  là 

tâm đại bi. 

Hồi hướng là đem sự bố thí này chỉ cầu Phật đạo; không cầu quả báo gì 

khác. 

Dùng vô sở đắc là được khí phần của Bát nhã ba la mật về thật tướng các 

pháp. 

Thí  ba  la  mật  chẳng  phải  hư  dối,  chẳng  phải  điên  đảo,  cũng  không  cùng 

tận. 

Hỏi: Nếu như  vậy thời không cần năm tướng, chỉ nói tâm tương ưng  với 

Trí nhất thiết chủng là đủ? 

Ðáp: Việc ấy có thể như vậy. Chỉ vì chúng sinh chẳng biết nghĩa thế nào là 

tâm  tương  ưng  với  Trí  nhất  thiết  chủng  mà  bố  thí,  cho  nên  lấy  bốn  việc 

phân biệt nghĩa kia. 

Tâm  tương  ưng  với  Trí  nhất  thiết  chủng là  tâm  Bồ  tát  cầu  Trí  nhất  thiết 

chủng của Phật làm duyên, làm ức niệm để buộc tâm; đem tâm ấy mà bố 

thí nên được quả Trí nhất thiết chủng, chứ không cầu nhân duyên đời nay, 

tiếng tăm, trả ân, cũng không cầu đời sau làm Chuyển luân Thánh vương, 

vua trời, chỗ giầu sang. Vì độ  chúng sinh, không cầu Niết bàn, chỉ muốn 

đầy đủ các Phật pháp Nhất thiết trí v.v... vì dứt hết khổ cho hết thảy chúng 

sinh, nên gọi là tâm tương ưng với Trí nhất thiết chủng. 

Tài vật trong ngoài là, trong là đầu não, xương tủy, máu thịt v.v... vì khó xả 

bỏ nên nói trước; vật ngoài là quốc độ, vợ con, bảy báu, uống ăn v.v... 

Cùng  với hết thảy chúng sinh là,  quả báu phước đức bố thí  cho hết thảy 

chúng  sinh  dùng  chung;  ví  như  nhà  giàu  trồng  lúa  cho  mọi  người  ăn 

chung.  Quả  báu  phước  đức  của  Bồ  tát,  hết  thảy  chúng  sinh  đều  đến 

nương nhờ; ví như cây có quả tốt, chim chóc đều qui tụ. 

Hồi hướng là, bên cạnh phước đức, không cầu quả báo khác, chỉ cầu Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Hỏi: Trước  tiên  nói  tâm  tương  ưng  với  Trí  nhất  thiết  chủng,  sau  nói  hồi 

hướng, có sai khác gì? 

Ðáp: Tâm tương ưng với Trí nhất thiết chủng là nhân duyên sinh khởi các 

phước đức, còn hồi hướng là không cầu quả báo khác, chỉ cầu Phật đạo. 

Lại  nữa,  tâm  tương  ưng  với  Trí  nhất  thiết  chủng,  vì  ứng  hợp  với  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác nên bố thí, như nghĩa ở trước nói Trí nhất 

thiết chủng làm chủ, hết thảy công đức đều vì Trí nhất thiết chủng. 

Tán thán trí tuệ Phật có hai thứ: 1. Chánh trí vô thượng, gọi là Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 2. Trí nhất thiết chủng, gọi là Tát bà nhã. 

Dùng  vô sở đác là, dùng tâm  Bát nhã  ba la mật để bố thí, thuận  với thật 

tướng các pháp mà không hư dối. 

Như vậy, là nói về nghĩa Thí ba la mật. 

Hỏi: Giới ba la mật thời tổng nhiếp hết thảy giới pháp; ví như biển lớn tổng 

nhiếp  các  dòng.  Nghĩa  là  không  uống  rượu,  không  ăn  quá  ngọ,  không 

đánh đập chúng sinh v.v... việc ấy không nhiếp vào trong mười thiện, cớ 

sao chỉ nói mười thiện? 

Ðáp: Phật  nói  tổng  tướng  Ba  la  mật,  mười  thiện  là  tổng  tướng  giới,  biệt 

tướng thời có vô lượng giới. Không uống rượu, không ăn quá ngọ... nhập 

vào trong điều thiện không tham; không gia hại chúng sinh nhập vào trong 

điều thiện không giận; các việc khác tùy nghĩa mà nhiếp theo sau. 

Giới là nhiếp vào bảy thiện đạo, thân nghiệp có ba, khẩu nghiệp có bốn. 

Mười thiện đạo và đầu cuối, như khởi tâm muốn giết, khi ấy khởi phương 

tiện  miệng  nói  dữ,  đánh  đập,  trói  buộc,  cắt  chém  cho  đến  sắp  chết,  đều 

thuộc giai đoạn đầu. Sau khi chết lột da, ăn, nuốt, cắt xẻ, vui mừng đều gọi 

là giai đoạn cuối. Cướp mạng sống là điều căn bản; ba việc ấy hòa hợp 

chung gọi là bất thiện đạo về sát. Vì vậy nên biết nói mười thiện đạo thời 

thu nhiếp hết thảy giới. 

Lại  nữa,  Bồ  tát  sinh  tâm  từ  bi,  phát  tâm  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh 

giác, bố thí lợi ích chúng sinh, tùy chỗ họ cần đều cấp cho, trì giới không 

não hại chúng sinh,  không gia thêm các  khổ, thường thí  vô uý, lấy mười 

thiện  nghiệp đạo làm căn bản. Ngoài ra, các  việc  khác là nhân duyên  xa 

không não hại chúng sinh. Giới luật vì thủ chứng Niết bàn tại đời này, dâm 

dục  tuy  không  não  hại  chúng  sinh,  mà  vì  tâm  bị  trói  buộc  nên  đại  tội.  Vì 

vậy  nên  dâm  dục  đứng  đầu  trong  giới  luật,  kẻ  bạch  y  thì  giới  bất  sát  ở 

trước.  Vì  cầu  phước  đức  nên  Bồ  tát  không  cầu  Niết  bàn,  trong  đời  này, 

qua lại sinh tử trong vô lượng đời để tu các công đức. Mười thiện là cựu 

giới, các luật nghi là khách. 

Lại nữa, nếu Phật ra đời vào thời kỳ tốt đẹp, thời không có giới luật này. 

Như đức Phật Thích ca Văn, tuy ở đời ác, mà sau khi thành đạo mười hai 

năm cũng không có giới này, vì vậy nên biết nó là khách. 

Lại  nữa,  có  hai  thứ  Giới:  Giới  lúc  có  Phật  hoặc  có  hoặc  không  và  mười 

thiện, dù lúc có Phật không có Phật vẫn thường có. 

Lại nữa, Giới trong Giới luật, tuy là vi tế sám hối thời thanh tịnh, còn phạm 

mười thiện giới, tuy sám hối mà tội ba ác đạo không thể trừ. Như Tỳ kheo 

giết  súc  sinh,  tuy  được  sám  hối,  nhưng  tội  báo  vẫn  không  trừ.  Do  các 

nhân  duyên  như  vậy,  chỉ  nói  mười  thiện  nghiệp  đạo,  cũng  tự  làm,  cũng 

dạy người khác làm, gọi là Giới ba la mật. 

Mười thiện đạo, bảy việc là giới, ba việc là thủ hộ. Gọi chung là Giới ba la 

mật. Các  Ba la  mật  khác cũng như  vậy,  tùy nghĩa mà phân  biệt. Như đã 

luận nghĩa nói rộng ở trong phẩm đầu. 

Kinh này gọi là Bát nhã ba la mật. Bát nhã ba la mật gọi là tướng lìa bỏ, vì 

vậy nên đối với hết thảy pháp đều dùng vô sở đắc. 

Hỏi: Nếu  dùng  hữu  sở  đắc  để  nhóm  các  thiện  pháp  thời  đã  còn  khó, 

huống gì dùng  vô sở đắc? Nếu được trí vô sở đắc thời lúc  ấy có  thể trở 

ngại làm việc thiện, hoặc sinh tà nghi; nếu không được trí vô sở đắc thời 

lúc ấy không trở ngại làm việc thiện, cũng không sinh tà nghi? 

Ðáp: Phật cũng không khen tâm chấp trước thủ tướng làm các việc thiện, 

vì  sao?  Vì  hư  dối  ở  thế  gian,  cuối  cùng  tiêu  hết.  Nếu  chấp  trước  tâm  tu 

thiện,  bị phá rất dễ,  nếu chấp trước  Không, thời sinh hối hận, trở lại mất 

đạo; ví như lửa sinh trong cỏ, gặp nước thì tắt, nếu lửa sinh trong nước, 

thì không vật gì làm tắt được. Bồ tát ban đầu tập hành mà chấp trước tâm 

thủ tướng tu phước đức, giống như cỏ sinh lửa, dễ cháy, dễ tắt. Nếu Bồ 

tắt thể hội được thật tướng các pháp, lấy tâm đại bi tu các hạnh, khó thể 

phá được; như lửa sinh trong nước, không thể diệt được. Vì vậy nên dùng 

tâm vô sở đắc tu các hạnh, tâm cũng không nhu nhược, không sinh nghi 

hối. 

Ấy là lược nói sáu Ba la mật, còn nói rộng như trong phẩm đầu, mỗi mỗi 

Ba la mật đều đầy đủ. 

Mười sáu không là trong sáu Ba la mật nói nghĩa của Bát nhã ba la mật là 

không  nhiễm  trước  các  pháp,  vì  sao?  Vì  mười  tám  không.  Luận  nghị  về 

mười tám không, như trong phẩm đầu Phật bảo Xá lợi phất rằng: Bồ tát 

ma ha tát muốn an trụ mười tám không  hãy học Bát nhã ba la mật. Nghĩ 

ấy nên như đã nói rộng trong ấy. 

Hỏi: Mười  tám  không,  sau  nội  không  v.v...  đều  nói  chẳng  phải  thường 

chẳng phải diệt, nghĩa ấy thế nào? 

Ðáp: Nếu  người  không  tu  tập  hai  không  ấy,  tức  rơi  vào  hai  bên  hoặc 

thường  hoặc  đoạn  diệt,  vì  sao?Vì  nếu  các  pháp  thật  có  thời  không  có 

nghĩa diệt, bị rơi vào chấp thường; như người ra khỏi nhà này đi vào nhà 

khác, mắt tuy không thấy mà không gọi là không có. Các pháp cũng như 

vậy, từ đời vị lai đi vào đời hiện tại, từ đời hiện tại đi vào đời quá khứ, như 

vậy thới không diệt. 

Hành  giả  vì  lo  sợ  có,  mà  dùng  không  để  phá  tâm  chấp  có,  song  lại  quí 

không  mà  đắm  vào  không,  thời  bị  rơi  vào  đoạn  diệt.  Vì  vậy  nên  tu  hành 

không ấy để phá có, cũng không đắm không. Xa lìa hai bên  ấy, lấy trung 

đạo để hành mười tám không, dùng tâm đại bi mà độ chúng sinh, thế cho 

nên sau mười tám không, đều nói chẳng phải thường chẳng phải diệt; ấy 

gọi là Ma ha Diễn. Trái với đây là hí luận của người cuồng, ở trong Phật 

pháp  luống  không  được  gì,  như  người  ở  giữa  đống  trân  bảo  lượm  lấy 

ngọc thủy tinh, mắt tuy thấy đẹp mà chẳng có giá trị gì. 

Hỏi: Nếu  mười  tám  không  đã  nhiếp  hết  các  không,  cớ  sao  còn  nói  bốn 

không? 

Ðáp: Trong mười tám không, hiện không nhiếp hết, Chư Phật có hai cách 

thuyết  pháp,  hoặc  đầu  nói  lược  sau  nói  rộng,  hoặc  đầu  nói  rộng  sau  nói 

lược. Ðầu lược sau rộng là vì giải nghĩa; đầu rộng sau lược là vì dễ thọ trì. 

Hoặc  vì  chúng  sinh  đến  sau  nên  lược  nói  yếu  nghĩa,  hoặc  nói  bằng  kệ, 

tụng.  Nay  Phật  đầu  nói  rộng  mười  tám  không,  sau  lược  nói  tướng  bốn 

không. 

Pháp, pháp tướng không là trong hết thảy pháp, pháp tướng chẳng thể có 

được, như trong sắc, sắc tướng chẳng thể có được. 

Lại nữa, trong pháp chẳng sinh pháp, gọi là pháp pháp không. 

Vô pháp, vô pháp không là pháp vô vi, gọi là vô pháp, vì sao? Vì tướng nó 

không thể có được. 

Hỏi: Phật dùng ba tướng nói pháp vô vi, tại sao nói vô tướng? 

Ðáp: Không phải vậy, phá sinh nên nói vô sinh, phá trụ nên nói vô trụ, phá 

diệt nên nói vô diệt; đều từ bên sinh, trụ, diệt mà có tên gọi đó, không phải 

riêng  có  pháp  vô  sinh,  vô  diệt  gọi  là  vô  pháp,  vô  pháp  không.  Nghĩa  này 

như đã nói trong phẩm vô vi không. 

 Tự pháp, tự pháp không là tự pháp, tự tánh các pháp. Tự tánh có hai: 1. 

Như pháp thế gianđất có tánh cứng v.v... 2. Như như, pháp tánh, thật tế 

mà Thánh nhân rõ biết pháp  ấy không,  vì sao? Vì không  do trí thấy biết. 

Có hai tánh không, như trước nói. 

Hỏi: Như như, pháp tánh, thật tế, đã nhiếp vào trong pháp vô vi, sao còn 

nói lại? 

Ðáp: Trong khi quán xét phân biệt nói thật tướng năm uẩn, là pháp tánh, 

như như, thật tế. Lại chẳng phải do trí Không quán sát làm cho nó không, 

mà tánh nó tự không như vậy. 

Hỏi: Như sắc là tự pháp, thức là tha pháp, trong đó vì sao nói như, pháp 

tánh, thật tế, có Phật không Phật vẫn thường trú, quá đây gọi là tha pháp 

không? 

Ðáp: Có người vì chưa khéo dứt kiết sử tà kiến nên mỗi mỗi sinh tâm chấp 

trước, người ấy nghe nói như như, pháp tánh, thật tế, thì cho rằng vượt 

quá đây còn có pháp khác, vì vậy nên nói vượt quá như như, pháp tánh, 

thật tế cũng không. 

(Hết cuốn 46 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 47  

Kinh: Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa gọi là Tam muội Thủ 

Lăng nghiêm, Tam muội Bảo ấn, Tam muội Sư tử du ký, Tam muội Diệu 

nguyệt,  Tam  muội  Nguyệt  tràng  tướng,  Tam  muội  Xuất  chư  pháp,  Tam 

muội  Quán  đảnh,  Tam  muội  Tất  pháp  tánh,  Tam  muội  Tất  tràng  tướng, 

Tam  muội  Kim  cang,  Tam  muội  Nhập  pháp  ấn,  Tam  muội  Vương  an  lập 

Tam  muội,  Tam  muội  Phóng  quang,  Tam  muội  Lực  tiến,  Tam  muội  Cao 

xuất,  Tam  muội  Tất  nhập  biện  tài,  Tam  muội  Thích  danh  tự,  Tam  muội 

Quán  phương,  Tam  muội  Ðà  la  ni  ấn,  Tam  muội  Vô  cuống,  Tam  muội 

Nhiếp  chư  pháp  hải,  Tam  muội  Biến  phú  hư  không,  Tam  muội  Kim  cang 

luân, Tam muội Bảo đoạn, Tam muội Năng chiếu, Tam muội Bất cầu, Tam 

muội Vô trú, Tam muội Vô tâm, Tam muội Tịnh đăng, Tam  muội Vô  biên 

minh,  Tam  muội  Năng  tác  minh,  Tam  muội  Phổ  chiếu  minh,  Tam  muội 

Kiên tịnh chư Tam muội, Tam muội Vô cấu minh, Tam muội Hoan hỷ, Tam 

muội Ðiển quang, Tam muội Vô tận, Tam muội Oai đức, Tam muội ly tận, 

Tam muội Bất động, Tam muội Bất thối, Tam muội Nhật đăng, Tam muội 

Nguyệt  tịnh,  Tam  muội  Tịnh  minh,  Tam  muội  Năng  tác  minh,  Tam  muội 

Tác hành, Tam muội Biết tướng, Tam muội Như Kim cang, Tam muội Tâm 

trú,  Tam  muội  Phổ  minh,  Tam  muội  An  lập,  Tammuội  Bảo  tụ,  Tam  muội 

Diệu  pháp  ấn,  Tam  muộiPháp  đẳng,  Tam  muội  Ðoạn  hỷ,  Tam  muội  Ðáo 

pháp đảnh, 

Tam muội Năng tán, Tam muội Phân biệt chư pháp cú, Tam muội Tự đẳng 

tướng, Tam muội Ly tự, Tam muội Ðoạn duyên, Tam muội Bất hoại, Tam 

muội  Vô  chủng  tướng,  Tam  muội  Vô  xứ  hành,  Tam  muội  Ly  mông  muội, 

Tam muội Vô khứ, Tam muội Bất biến dị, Tam muội Ðộ duyên, Tam muội 

Tập chư công đức, Tam muội Trú vô tâm, Tam muội Tịnh diệu hoa, Tam 

muội  Giác  ý,  Tam  muội  Vô  lượng  biện,  Tam  muội  Vô  đẳng  đẳng,  Tam 

muội  Ðộ  chư  pháp,  Tam  muội  Phân  biệt  chư  pháp,  Tam  muội  Tán  nghi, 

Tam muội Vô trú xứ, Tam muội Nhất trang nghiêm, Tam muội Sinh hành, 

Tam  muội  Nhất  hành,  Tam  muội  Bất  nhất  hành,  Tam  muội  Diệu  hành, 

Tam muội Ðạt nhầt thiết hữu để tán, Tam muội Nhập danh ngữ, Tam muội 

Ly  âm  thanh  tự  ngữ,  Tam  muội  Nhiên  cự,  Tam  muội  Tịnh  tướng,  Tam 

muội  Phá  tướng,  Tam  muội  Nhất  thiết  chủng  diệu  túc,  Tam  muội  Bất  hỷ 

khổ lạc, Tam muội Vô tận tướng, Tam muội Ða Ðà la ni, Tam muội Nhiếp 

chư tà chánh tướng, Tam muội Diệt tăng ái, Tam muội Nghịch thuận, Tam 

muội  Tịnh  quang,  Tam  muội  Kiên  cố,  Tam  muội  Mãn  nguyệt  tịnh  quang, 

Tam  muội  Ðại  trang  nghiêm,  Tam  muội  Năng  chiếu  nhất  thiết  thế,  Tam 

muội Ðẳng Tam muội, Tam muội Nhiếp nhất thiết hữu tránh vô tránh, Tam 

muội Bất lạc nhất thiết trú xứ, Tam muội Như trú định, Tam muội Hoại thân 

suy, Tam muội Hoại ngữ như hư không, Tam muội Ly trước hư không bất 

nhiễm. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Thủ  Lăng  nghiêm?  Biết  chỗ  thi  hành  của  các  Tam 

muôi, gọi là Tam muội Thủ Lăng nghiêm. 

Sao gọi là Tam muội Bảo ấn? Trú ở Tam muội ấy có thể trung ấn nhập các 

Tam muội khác, gọi là Tam muội Bảo ấn. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Sư  tử  du  hý?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  có  thể   dạo  chơi 

trong các Tam muội như Sư tử, gọi là Tam muội Sư tử du hý. 

Sao gọi là Tam muội Diệu nguyệt? Trú ở Tam muội ấy có thể chiếu soi các 

Tam muội như trăng trong, gọi là Tam muội Diệu nguyệt. 

Sao gọi là Tam muội Nguyệt tràng tướng? Trú ở Tam muội ấy có thể giữ 

gìn các tướng Tam muội, gọi là Tam muội Nguyệt tràng tướng. 

Sao gọi là Tam muội Xuất chư pháp? Trú ở Tam muội ấy có thể xuất sinh 

các Tam muội. gọi là Tam muội Xuất chư pháp. 

Sao gọi là Tam muội Quán đảnh? Trú ở Tam muội ấy có thể quán xem các 

chú đảnh Tam muội, gọi là Tam muội Quán đảnh. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Tất  pháp  tánh?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  quyết  định  biết 

pháp tánh, gọi là Tam muội Tất pháp tánh. 

Sao gọi là Tam muội Tất tràng tướng? Trú ở Tam muội ấy có thể giữ gìn 

các Tam muội tràng, gọi là Tam muội Tất tràng tướng. 

Sao gọi là Tam muội Kim cang? Trú ở Tam muội ấy có thể phá các Tam 

muội, gọi là Tam muội Kim cang. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Nhập  pháp  ấn?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  nhập  vào  các 

pháp ấn, gọi là Tam muội Nhập pháp ấn. 

Sao gọi là Tam muội Vương an lập Tam muội? Trú ở Tam muội ấy thì an 

lập trú trong  các tam muội  như  vua,  gọi là Tam muội  Vương an lập Tam 

muội. 

Sao gọi là Tam muội Phóng quang? Trú ở Tam muội ấy có thể phóng ánh 

sáng chiếu các Tam muội, gọi là Tam muội Phóng quang. 

Sao gọi là Tam muội Lực tiến? Trú ở Tam muội ấy có thể làm thế lực đối 

với các Tam muội, gọi là Tam muội Lực tiến. 

Sao gọi là Tam muội Cao xuất? Trú ở Tam muội ấy có thể tăng trưởng các 

Tam muội, gọi là Tam muội Cao xuất. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Tất  nhập  biện  tài?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  có  thể  biện 

thuyết các Tam muội, gọi là Tam muội Tất nhập biện tài. 

Sao gọi là Tam muội Thích danh tự? Trú ở Tam muội ấy có thể giải thích 

danh tự các Tam muội, gọi là Tam muội Thích danh tự. 

Sao gọi là Tam muội Quán phương? Trú ở Tam muội ấy có thể quán sát 

các phương Tam muội, gọi là Tam muội Quán phương. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Ðà  la  ni  ấn?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  giữ  gìn  các  Tam 

muội ấy, gọi là Tam muội Ðà la ni ấn. 

Sao gọi là Tam muội Vô cuống? Trú ở Tam muội ấy không khi dối dối với 

các Tam muội, gọi là Tam muội Vô cuống. 

Sao gọi là Tam muội Nhiếp chư pháp hải? Trú ở Tam muội ấy, có thể thu 

nhiếp các Tam muội như nước biển lớn, gọi là Tam muội Nhiếp chư pháp 

hải. 

Sao gọi là Tam muội Biến phú hư không? Trú ở Tam muội ấy, khắp trùm 

các Tam muội như hư không, gọi là Tam muội Biến phú hư không. 

Sao gọi là Tam muội Kim cang luân? Trú  ở Tam muội ấy, có thể giữ gìn 

phần các Tam muội, gọi là Tam muội Kim cang luân. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Bảo  đoạn?  Trú  ở  Tam  muội  ấy,  dứt  nhơ  cấu  phiền 

não nơi các Tam muội, gọi là Tam muội Bảo đoạn. 

Sao gọi là Tam muội Năng chiếu? Trú ở Tam muội ấy, có thể lấy ánh sáng 

chiếu rõ các Tam muội; gọi là Tam muội Năng chiếu. 

Sao gọi là Tam muội Bất cầu? Trú ở Tam muội ấy, không pháp gì không 

cầu, gọi là Tam muội Bất cầu. 

Sao gọi là Tam muội Vô trú? Trú ở Tam muội ấy không thấy pháp trú trong 

hết thảy Tam muội, gọi là Tam muội Vô trú. 

Sao gọi là Tam muội Vô tâm? Trú ở Tam muội ấy tâm tâm số pháp không 

hiện hành; gọi là Tam muội Vô tâm. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Tịnh  đăng?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  làm  sáng  như  đèn 

nơi các Tam muội, gọi là Tam muội Tịnh đăng. 

Sao gọi là Tam muội Vô biên minh? Trú ở Tam muội ấy làm ánh sáng vô 

biên cho các Tam muội, gọi là Tam muội Vô biên minh. 

Sao gọi là Tam muội Năng tác minh? Trú ở Tam muội ấy tức thời làm ánh 

sáng cho các Tam muội, gọi là Tam muội Năng tác minh. 

Sao gọi là Tam muội Phổ chiếu minh? Trú ở tam muội ấy có thể chiếu rõ 

các cửa Tam muội, gọi là Tam muội Phổ chiếu minh. 

Sao gọi là Tam muội Kiên tịnh chư Tam muội? Trú ở Tam muội ấy, có thể 

làm  kiên  tịnh  các  tướng  Tam  muội,  gọi  là  Tam  muội  Kiên  tịnh  chư  Tam 

muội. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Vô  cấu  minh?  Trú  ở  Tam  muội  ấy,  có  thể  trừ  cấu 

nhiễm  của  các  Tam  muội;  cũng  có  thể  chiếu  hết  thảy  Tam  muội,  gọi  là 

Tam muội Vô cấu minh. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Hoan  hỷ?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  có  thể  lãnh  thọ  cái 

mừng của các Tam muội, gọi là Tam muội Hoan hỷ. 

Sao gọi là Tam muội Ðiển quang? Trú ở Tam muội ấy chiếu các Tam muội 

như điện sáng, gọi là Tam muội Ðiển quang. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Vô  tận?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  đối  với  các  Tam  muội 

chẳng thấy cùng tận, gọi là Tam muội Vô tận. 

Sao gọi là Tam muội Oai đức? Trú  ở Tam muội ấy đối các Tam muội uy 

đức chiếu rõ, gọi là Tam muội Oai đức. 

Sao gọi là Tam muội Ly tận? Trú ở Tam muội ấy không thấy các Tam muội 

cùng tận, gọi là Tam muội Ly tận. 

Sao gọi là Tam muội Bất động? Trú ở Tam muội ấy, khiến các Tam muội 

không động, không đùa bỡn, gọi là Tam muội Bất động. 

Sao gọi là Tam muội Bất thối? Trú ở Tam muội ấy, có thể không thấy các 

Tam muội thối, gọi là Tam muội Bất thối. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Nhật  đăng?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  phóng  ánh  sáng 

chiếu các môn Tam muội; gọi là Tam muội Nhật đăng. 

Sao gọi là Tam muội Nguyệt tịnh?Trú ở Tam muội ấy có thể trừ bóng tối 

nơi các Tam muội, gọi là Tam muội Nguyệt tịnh. 

Sao gọi là Tam muội Tịnh minh? Trú ở Tam muội ấy, được bốn trí vô ngại 

đối với các Tam muội, gọi là Tam muội Tịnh minh. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Năng  tác  minh?  Trú  ở  Tam  muội  ấy,  hay  làm  sáng 

các môn Tam muội, gọi là Tam muội Năng tác minh. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Tác  hành?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  hay  khiến  các  Tam 

muội mỗi mỗi có tác động, gọi là Tam muội Tác hành. 

Sao gọi là Tam muội Tri tướng? Trú  ở Tam muội ấy  thấy tướng biết của 

các Tam muội. gọi là Tam muội Tri tướng. 

Sao gọi là Tam muội như Kim cang? Trú ở Tam muội ấy hay xuyên suốt 

các pháp, cũng không thấy xuyên suốt, gọi là Tam muội như Kim cang. 

Sao gọi là Tam muội Tâm trú? Trú ở Tam muội ấy tâm không động, không 

chuyển không não, cũng không nghĩ có tâm ấy, gọi là Tam muội Tâm trú. 

Sao gọi là Tam muội Phổ minh? Trú ở Tam muội ấy khắp thấy ánh sáng 

các Tam muội, gọi là Tam muội Phổ minh. 

Sao gọi là Tam muội An lập? Trú ở Tam muội ấy đối với các Tam muội an 

lập chẳng động, gọi là Tam muội An lập. 

Sao gọi là Tam muội Bảo tụ? Trú ở Tam muội ấy khắp thấy các Tam muội 

như thấy báu tích tụ, gọi là Tam muội Bảo tụ. 

Sao gọi là Tam muội Diệu pháp ấn? Trú ở Tam muội ấy hay ấn nhập các 

Tam muội, vì vô ấn ấn nhập vậy, gọi là Tam muội Diệu pháp ấn. 

Sao gọi là Tam muội Pháp đẳng? Trú ở Tam muội ấy quán xem các pháp 

bình đẳng, không pháp gì không bình đẳng; gọi là Tam muội Pháp đẳng. 

Sao gọi là Tam muội Ðoạn hỷ? Trú ở Tam muội ấy dứt sự mừng trong hết 

thảy pháp, gọi là Tam muội Ðoạn hỷ. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Ðáo  pháp  đảnh?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  dứt  các  ám 

muội đối với pháp, cũng ở trên các Tam muội, gọi là Tam muội Ðáo pháp 

đảnh. 

Sao gọi là Tam muội Năng tán? Trú ở Tam muội ấy, hay phá tán các pháp, 

gọi là Tam muội Năng tán. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Phân  biệt  chư  pháp  cú?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  phân 

biệt các pháp cú của các Tam muội, gọi là Tam muội Phân biệt chư pháp 

cú. 

Sao gọi là Tam muội Tự đẳng tướng? Trú ở Tam muội ấy, được các danh 

tự Tam muội, gọi là Tam muội Tự đẳng tướng. 

Sao gọi là Tam muội Ly tự? Trú ở Tam muội ấy cho đến chẳng thấy một 

chữ trong các Tam muội, gọi là Tam muội Ly tự. 

Sao gọi là Tam muội Ðoạn duyên? Trú ở Tam muội ấy dứt các duyên Tam 

muội, gọi là Tam muội Ðoạn duyên. 

Sao gọi là Tam muội Bất hoại? Trú ở Tam muội ấy chẳng được các pháp 

biến dị; gọi là Tam muội Bất hoại. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Vô  chủng  tướng?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  chẳng  thấy 

chủng chủng pháp, gọi là Tam muội Vô chủng tướng. 

Sao gọi là Tam muội Vô xứ hành? Trú ở Tam muội ấy không thấy nơi chỗ 

của Tam muội, gọi là Tam muội Vô xứ hành. 

Sao gọi là Tam muội Ly mông muội? Trú ở Tam muội ấy lìa các tối tăm vi 

tế của Tam muội, gọi là Tam muội Ly mông muội. 

Sao gọi là Tam muội Vô khứ? Trú ở Tam muội ấy không thấy tướng đi của 

hết thảy Tam muội, gọi là Tam muội Vô khứ. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Bất  biến  dị?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  không  thấy  tướng 

biến dị của các Tam muội, gọi là Tam muội Bất biến dị. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Ðộ  duyên?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  độ  khỏi  cảnh  giới 

duyên của hết thảy Tam muội, gọi là Tam muội Ðộ duyên. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Tập  chư  công  đức?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  nhóm  các 

công đức Tam muội, gọi là Tam muội Tập chư công đức. 

Sao gọi là Tam muội Trú vô tâm? Trú ở Tam muội ấy, tâm không nhập vào 

các Tam muội, gọi là Tam muội Trú vô tâm. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Tịnh  diệu  hoa?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  khiến  các  Tam 

muội được sáng sạch như hoa, gọi là Tam muội Tịnh diệu hoa. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Giác  ý?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  được  bảy  giác  phần 

trong các Tam muội, gọi là Tam muội Giác ý. 

Sao gọi là Tam muội Vô lượng biện?Trú ở Tam muội ấy được biện tài vô 

lượng đối với các pháp, gọi là Tam muội Vô lượng biện. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Vô  đẳng  đẳng?  Trú  ở  tam  muội  ấy  được  tướng  vô 

đẳng đẳng trong các Tam muội, gọi là Tam muội Vô đẳng đẳng. 

Sao gọi là Tam muội Ðộ chư pháp? Trú ở Tam muội ấy vượt khỏi hết thảy 

cõi Tam muội, gọi là Tam muội Ðộ chư pháp. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  phân  biệt  chư  pháp?  Trú  ở Tam  muội ấy  phân  biệt 

thấy các Tam muội và các pháp, gọi là Tam muội phân biệt chư pháp. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Tán  nghi?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  được  tán  hoại  việc 

nghi đối với các pháp, gọi là Tam muội Tán nghi. 

Sao gọi là Tam muội Vô trú xứ? Trú ở Tam muội ấy không thấy trú xứ các 

pháp, gọi là Tam muội Vô trú xứ. 

Sao gọi là Tam muội Nhất trang nghiêm? Trú  ở Tam muội ấy trọn không 

thấy các pháp hai tướng, gọi là Tam muội Nhất trang nghiêm. 

Sao gọi là Tam muội Sinh hành? Trú ở Tam muội ấy không thấy các hành 

sinh khởi, gọi là Tam muội Sinh hành. 

Sao gọi là Tam muội Nhất hành? Trú ở Tam muội ấy không thấy bờ này 

bờ kia của các Tam muội, gọi là Tam muội Nhất hành. 

Sao gọi là Tam muội Bất nhất hành? Trú ở Tam muội ấy không thấy các 

Tam muội một tướng, gọi là Tam muội Bất nhất hành. 

Sao gọi là Tam muội Diệu hành? Trú ở Tam muội ấy không thấy các Tam 

muội hai tướng, gọi là Tam muội Diệu hành. 

Sao gọi là Tam muội Ðạt nhất thiết hữu để tán? Trú ở Tam muội ấy nhập 

vào  hết  thảy  hữu,  hết  thảy  trí  tuệ  Tam  muội,  thông  đạt  cũng  không  chỗ 

thông đạt, gọi là Tam muội Ðạt nhất thiết hữu để tán. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Nhập  danh  ngữ?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  vào  hết  thảy 

danh tự ngữ ngôn các Tam muội, gọi là Tam muội Nhập danh ngữ. 

Sao gọi là Tam muội Ly âm thanh tự ngữ? Trú ở Tam muội ấy không thấy 

các âm thanh danh tự ngữ ngôn Tam muội, gọi là Tam muội Ly âm thanh 

tự ngữ. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Nhiên  cự?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  oai  đức  chiếu  sáng 

như đuốc; gọi là Tam muội Ðốt đuốc. 

Sao gọi là Tam muội Tịnh tướng? Trú ở Tam muội ấy sạch các tướng Tam 

muội, gọi là Tam muội Tịnh tướng. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Phá  tướng?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  không  thấy  các 

tướng Tam muội, gọi là Tam muội Phá tướng. 

Sao gọi là Tam muội Nhất thiết chủng diệu túc ? Trú  ở Tam muội ấy hết 

thảy Tam muội chủng đều đầy đủ, gọi là Tam muội Nhất thiết chủng diệu 

túc. 

Sao gọi là Tam muội Bất hỷ khổ lạc? Trú ở Tam muội ấy không tah61y khổ 

vui của các Tam muội, gọi là Tam muội Bất hỷ khổ lạc. 

Sao gọi là Tam muội Vô tận tướng? Trú ở Tam muội ấy không thấy tướng 

cùng tận của các Tam muội, gọi là Tam muội Vô tận tướng. 

Sao gọi là Tam muội Ða Ðà la ni? Trú ở Tam muội ấy hay giữ gìn các Tam 

muội; gọi là Tam muội Ða đà la ni. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Nhiếp  chư  tà  chánh  tướng?  Trú  ở  Tam  muội  ấy 

không thấy tướng tà chánh nơi các Tam muội; gọi là Tam muội Nhiếp chư 

tà chánh tướng. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Diệt  tăng  ái?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  không  thấy  ghét 

thương các Tam muội, gọi là Tam muội Diệt tăng ái. 

Sao gọi là Tam muội Nghịch thuận? Trú  ở Tam muội  ấy, không thấy  các 

pháp các Tam muội nghịch thuận, gọi là Tam muội Nghịch thuận. 

Sao gọi là Tam muội Tịnh quang? Trú ở Tam muội ấy không thấy các Tam 

muội sáng, nhơ, gọi là Tam uội Tịnh quang. 

Sao gọi là Tam muội Kiên cố? Trú ở Tam muội ấy, chẳng đặng các Tam 

muội không kiên cố, gọi là Tam muội Kiên cố. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Mãn  nguyệt  tịnh  quang?  Trú  ở  Tam  muội  ấy,  các 

Tam muội tròn đầy như trăng rằm, gọi là Tam muội Mãn tịnh quang. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Ðại  trang  nghiêm?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  đại  trang 

nghiêm thành tựu các Tam muội, gọi là Tam muội Ðại trang nghiêm. 

Sao gọi là Tam muội Năng chiếu nhất thiết thế? Trú ở Tam muội ấy, hay 

chiếu các pháp và các Tam muội, gọi là Tam muội Năng chiếu nhất thiết 

thế. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Ðẳng  Tam  muội?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  không  thấy 

tướng định loạn đối với các Tam muội; gọi là Tam muội Ðẳng Tam muội. 

Sao gọi là Tam muội Nhiếp nhất thiết hữu tránh vô tránh? Trú ở Tam muội 

ấy  hay  khiến  các  Tam  muội  không  phân  biệt  hữu  tránh  vô  tránh,  gọi  là 

Tam muội Nhiếp nhất thiết hữu tránh vô tránh. 

Sao gọi là Tam muội Bất lạc nhất thiết trú xứ? Trú ở Tam muội ấy không 

thấy chỗ nương tựa của các Tam muội, gọi là Tam muội Bất lạc nhất thiết 

trú xứ. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Như  trú  định?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  không  vượt  qua 

như tướng của các Tam muội, gọi là Tam muội Như trú định. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Hoại  thân  suy?  Trú  ở  Tam  muội  ấy  không  thủ  đắc 

thân tướng, gọi là Tam muội Hoại thân suy. 

Sao gọi là Tam muội Hoại ngữ như hư không? Trú ở Tam muội ấy không 

thấy ngữ nghiệp của các Tam muội như hư không, gọi là Tam muội Hoại 

ngữ như hư không. 

Sao  gọi  là  Tam  muội  Ly  trước  hư  không  bất  nhiễm?  Trú  ở  Tam  muội  ấy 

thấy  các  pháp  như  hư  không  vô  ngại,  cũng  không  ô  nhiễm,  gọi  là  Tam 

muội Ly trước hư không bất nhiễm. 

Tu bồ đề! Ấy gọi là Ma ha Diễm của Bồ tát ma ha tát. 

LUẬN: Trên lấy mười tám không giải thích Bát nhã ba la mật, nay lấy 108 

Tam muội giải thích Bát nhã ba la mật. 108 Tam muội, Phật tự nói nghĩa 

đó,  lúc  ấy  người  vì  lợi  căn  nghe  nói  đều  được  tin  hiểu.  Nay  thời  không 

được như vậy, nên luận giả giải thích lại nghĩa ấy, khiến cho dễ hiểu. 

Tam muội Thủ Lăng nghiêm Trung Hoa dịch là Kiện tướng, phân biệt. Biết 

hành tướng các Tam muội nhiều ít sâu cạn, như đại tướng biết các binh 

lực nhiều ít. 

Lại nữa Bồ tát được Tam muội ấy, các ma phiền não và người ma không 

làm hoại được; ví như hảo tướng chủ binh của Chuyển luân Thánh vương, 

những chỗ đi đến đều hàng phục. 

Tam muội Bảo ấn là hay ấn hợp các Tam muội. Trong các thứ báu, pháp 

báu  là  thật  báu,  hay  làm  lợi  ích  đời  này  đời  sau  cho  đến  Niết  bàn.  Như 

trong Kinh nói: Phật bảo Tỳ kheo! Ta sẽ vì ngươi thuyết pháp, pháp được 

nói là pháp ấn, pháp ấn tức là Bảo ấn, Bảo ấn tức là cửa giải thoát. 

Lại nữa, có người nói ba pháp ấn là Tam muội Bảo ấn; hết thảy pháp vô 

ngã,  hết  thảy  tác  pháp  (hành)  vô  thường,  tịch  diệt  Niết  bàn.  Ba  pháp  ấn 

ấy, hết thảy trời người không thể đúng như pháp phá hoại được. Vào Tam 

muội ấy, có thể ba cách quán các pháp, ấy gọi là Bảo ấn. 

Lại nữa, Bát nhã la mật là báu, Tam muội tương ưng Bát nhã gọi là ấn, ấy 

gọi là Bảo ấn. 

Tam  muội  sư  tử  du  hý là  Bồ  tát  được  Tam  muội  ấy,  thời  ra  vào  hết  thảy 

Tam muội mau chậm đều được tự tại; thí như khi các con thú giỡn chơi, 

nếu thấy Sư tử thảy đều sợ hãi, còn khi Sư tử giỡn chơi thời tự tại không 

sợ gì hết. 

Lại nữa, khi Sư tử giỡn chơi đối với các con thú, con mạnh thì giết, con sợ 

nép  thì  tha.  Bồ  tát  cũng  như  vậy,  được  Tam  muội  ấy  đối  với  các  ngoại 

đạo, hễ kẻ cương cường thì phá, kẻ tín phục thời độ cho. 

Lại nữa, Sư tử giỡn chơi là như trong phẩm đầu nói: Bồ tát vào Tam muội 

ấy có thể làm quả đất chấn động sáu cách, làm cho hết thảy mười phương 

thế giới địa ngục nóng lạnh, kẻ mù được thấy, người điếc được nghe v.v... 

Tam muội Diệu nguyệt là như trăng tròn trong sạch không có các chướng 

che, có thể trừ đêm tối. Tam muội này cũng như vậy. Bồ tát vào Tam muội 

ấy, hay trừ các tà kiến và vô minh che tối đối với các pháp. 

Tam muội Nguyệt tràng tướng là như vị tướng của đại quân lấy tràng báu 

làm  tượng  mặt  trăng,  hễ  thấy  tướng  tràng  ấy,  người  đều  đi  theo.  Bồ  tát 

vào trong Tam muội ấy, thông đạt các pháp không ngăn ngại, thảy đều đi 

theo. 

Tam  muội  Xuất  như  pháp là  Bồ  tát  được  Tam  muội  ấy  thời  làm  cho  các 

Tam muội tăng trưởng; thí như mưa đúng thời, rừng cây tươi tốt. 

Tam muội Quán đảnh là vào Tam muội ấy thời thấy được khắp Tam muội; 

như ở trên chóp núi, thấy hết mọi vật. 

Tam muội Tất pháp tánh là pháp tánh không lượng không hai, khó có thể 

nắm  giữ,  vào  Tam  muội  ấy,  chắc  chắn  được  định  tướng;  thí  như  hư 

không, không thể cư trú, được lực thần túc, thời có thể ở được. 

Tam muội Tất tràng tướng là vào Tam muội ấy thời rất tôn trưởng đối với 

các  Tam  muội;  thí  như  quân  tướng  được  cờ  phướng,  tiêu  biểu  vị  đại 

tướng. 

Tam muội Kim cang là thí như Kim cang phá hoại hết mọi vật, Tam muội 

này cũng như vậy, thông đạt đến các pháp, khiến các Tam muội mỗi mỗi 

đắc dụng; như xa cừ, mã não, lưu ly, chỉ có Kim cang xoi được. 

Tam  muội  nhập  pháp  ấn là  như  người  đi  vào  nước  an  ổn,  có  ấn  tín  thì 

được vào, không có ấn tín không được vào, Bồ tát được Tam muội ấy có 

thể vào trong thật tướng các pháp, đó là các pháp rốt ráo không. 

Tam muội Vương an lập Tam muội là ví như đại vương an trú chánh điện, 

triệu các bầy tôi, thảy đều vâng mệnh; Bồ tát vào Tam muội vương, phóng 

ánh  sáng  lớn,  triệu  thỉnh  mười  phương,  thảy  đểu  tụ  tập,  lại  sai  hóa  Phật 

khắp  đến  mười  phương.  An  lập  là  thí  như  quốc  vương  an  ổn  ở  chánh 

điện, thân tâm thản nhiên không chút sợ sệt 

Tam muội Phóng quang là thường tu hỏa nhất thiết nhập ( một trong phép 

 tu  quán  mười  pháp  biến  nhập  vào  khắp  cả  mọi  vật,  gọi  là  phép  tu  mười 

 nhất thiết nhập hay mười biến xứ - ND) nên phát sinh lực thần thông, tùy ý 

phóng  các  ánh  sáng  màu  sắc,  theo  chỗ  ưa  của  chúng  sinh,  hoặc  nóng 

hoặc lạnh, hoặc không nóng không lạnh. 

Tam  muội  Năng  chiếu là  ánh  sáng  có  hai  thứ:  1.  Ánh  sáng  màu  sắc.  2. 

Ánh sáng trí tuệ. Trú trong Tam muội ấy, chiếu các Tam muội không có tà 

kiến vô minh v.v... 

Tam muội Lực tiến là trước đối với các pháp được năm thứ lực là tín v.v... 

vậy  sau  đối  với  các  Tam  muội  được  lực  tự  tại.  Lại  tuy  ở  Tam  muội  mà 

thường biến hóa thần thông, độ các chúng sinh. 

Tam muội Cao xuất là Bồ tát vào Tam muội ấy, phước đức trí tuệ có được 

thảy đều tăng trưởng, các tánh Tam muội từ tâm mà ra. 

Tam  muội  Tất  nhập  biện  tài là  trong  bốn  vô  ngại  biện,  Tam  muội  tương 

ưng với từ biện tài. Bồ tát được Tam muội ấy, biết hết ngữ ngôn thứ lớp 

của chúng sinh  và kinh sách, danh tự v.v... đều phân biệt được vô ngại. 

Tam muội Thích danh tự là các pháp tuy không, mà dùng danh tự biện biệt 

nghĩa các pháp, khiến người được hiểu. 

Tam muội Quán phương là đối với mười phương chúng sinh, lấy tâm từ bi 

thương xót  bình đẳng xem xét. 

Lại nữa, phương là tuân theo đạo lý gọi là được phương. Vì lực Tam muội 

ấy, đối với các Tam muội được đạo lý, ra vào tự tại vô ngại. 

Tam  muội  Ðà  la  ni  ẩn là  được  Tam  muội  ấy,  thời  có  thể  phân  biệt  được 

các Tam muội, đều có Ðà la ni. 

Tam  muội  Vô  cuống là  có  Tam  muội  phát  sinh  ái,  giận,  vô  minh,  tà  kiến 

v.v...  Tam  muội  này  đối  với  các  Tam  muội  hoàn  toàn  không  có  việc  mê 

muội. 

Tam  muội  Nhiếp  chư  pháp  hải là  biết  hết  thảy  dòng  nước  đều  chảy  về 

biển,  pháp  ba  thừa  đều  vào  trong  Tam  muội  này  cũng  như  vậy.  Lại  các 

Tam muội khác đều vào trong Tam muội này, như bốn thiền, bốn định vô 

sắc thu nhiếp hết các giải thoát, định chín thứ lớp đều vào trong đó. 

Tam muội Biến phú hư không là hư không vô lượng vô biên, lực Tam muội 

này  hay  trùm  khắp  hư  không;  hoặc  ngồi  kiết  già  phu,  hoặc  phóng  ánh 

sáng, hoặc lấy âm thanh chứa đầy trong đó. 

Tam muội Kim cang luân là  như bánh  xe chơn Kim cang, chỗ ở  vô ngại, 

được Tam muội này, đối với các pháp đến được vô ngại. 

Lại nữa, có thể phân biệt phần vị ranh giới các Tam muội, nên gọi là luân 

(bánh xe), luân là phần vị ranh giới. 

Tam  muội  Bảo  đoạn là  như  có  thứ  báu  có  thể  làm  sạch  các  báu;  Tam 

muội  này  cũng  như  vậy,  hay  trừ  các  cấu  nhơ  phiền  não  của  Tam  muội. 

Cấu nhơ ngũ dục dễ trừ, các cấu nhơ Tam muội khó trừ. 

Tam muội Năng chiếu là được Tam muội này thời có thể lấy mười thứ trí 

tuệ ( Xem phẩm Mười một trí ở tập 2 – ND) chiếu rõ các pháp, thí như mặt 

trời mọc chiếu rõ Diêm phù đề, mọi sự đều rõ ràng. 

Tam muội Bất cầu là quán các pháp như huyễn hóa, tâm ái ba cõi dứt nên 

không mong cầu gì. 

Tam muội Vô trú là Tam muội ấy gọi là Tam muội vô tác, trú ở Tam muội 

ấy quán các pháp niệm niệm vô thường, không có lúc ngưng trụ. 

Tam muội Vô tâm tức là diệc tận định hoặc vô tưởng định, vì sao? Vì Phật 

tự  nói  nhân  duyên:  Vào  trong  Tam  muội  ấy,  các  tâm  tâm  số  pháp  không 

hiện hành. 

Tam muội Tịnh đăng là, đăng là đèn trí tuệ, các phiền não gọi là nhơ, lìa 

nhơ thời tuệ thanh tịnh. 

Tam muội Vô biên minh là, vô biên gọi là vô lượng vô số; sáng có hai: 1. 

Vì  độ  chúng  sinh  nên  thân  phóng  hào  quang.  2.  Phân  biệt  tướng  chung 

tướng riêng các pháp nên trí tuệ sáng suốt. Ðược Tam muội này hay chiếu 

vô biên thế giới ở mười phương và vô biên các pháp. 

Tam  muội  Năng  tác  minh là  hay  làm  sáng  nơi  các  pháp,  như  đốt  đuốc 

trong chỗ tối. 

Tam  muội  Phổ  chiếu  minh là,  ngọc  báu  của  Chuyển  luân  Thánh  vương, 

chiếu  một  do  tuần  ngoài  bốn  phía  quân  binh.  Bồ  tát  được  Tam  muội  ấy 

chiếu khắp mỗi mỗi môn các pháp. 

Tam  muội  Kiên  tịnh  chư  Tam  muội là  Bồ  tát  được  lực  Tam  muội  ấy  nên 

làm cho các Tam muội thanh tịnh cứng chắc. 

Tam  muội  Vô  cấu  minh là,  Tam  muội  tương  ưng  với  ba  môn  gỉải  thoát; 

được Tam muội ấy lìa hết thảy cấu nhơ Tam muội, lìa hết thảy vô minh, 

tham ái v.v... cũng hay chiếu hết thảy các Tam muội. 

Tam muội Hoan hỷ là được Tam muội ấy thời đối với pháp sinh vui hoan 

hỷ. Thế nào là hoan hỷ? Có người nói:  Ðó là Sơ thiền. Như Phật dạy có 

bốn tu định: 1. Tu Tam muội ấy được vui hiện tại hoan hỷ. 2. Tu định được 

biết thấy, thấy chúng sinh sinh tử. 3. Tu định được trí tuệ phân biệt. 4. Tu 

định được sạch hết lậu hoặc. 

Lại nữa, được Tam muội ấy thời phát sinh vô lượng vô biên pháp lạc hoan 

hỷ. 

Tam  muội  Ðiển  quang là  như  chớp  sáng  tạm  hiện  ra,  người  đi  thấy 

đường; được Tam muội ấy, bị mất đạo từ vô thỉ đời đến nay trở lại được. 

Tam muội Vô tận là được Tam muội ấy thời dứt các tướng vô thường của 

các pháp, tức vào bất sinh bất diệt. 

Tam muội Oai đức là Bồ tát được Tam muội thời oai đức trang nghiêm. 

Tam muội Ly tận là Bồ tát được Tam muội ấy thời chắc chắn được công 

đức thiện bổn vô lượng vô số kiếp, quả báo không mất. 

Tam muội Bất động là, có người nói: Thiền thứ tư là bất động. Ở trong cõi 

Dục vì ngũ dục nên động, trong Sơ thiền vì giác quán nên động, trong Nhị 

thiền vì mừng nhiều nên động, trong Tam thiền vui nhiều nên động, trong 

Tứ thiền lìa hơi thở ra vào, không có các tướng động nên bất động. 

Có người nói: Bốn định vô sắc là bất động, vì lìa các sắc; có người nói diệt 

tận định là bất động, vì lìa tâm tâm số pháp; có người nói Tam muội tương 

ưng với trí tuệ biết thật tướng các pháp rốt ráo không, nên bất động; được 

Tam muội ấy đối  với hết thảy Tam muội, hết thảy  pháp  hoàn toàn không 

hý luận. 

Tam  muội  Bất  thối là  trú  ở  Tam  muội  ấy  không  thấy  các  Tam  uội  thối 

chuyển. Luận giả nói Bồ tát trú ở Tam muội ấy thường không thối chuyển, 

tức là Tam muội tương ưng với trí tuệ bất thối. Bất thối là không đọa vào 

đảnh vị, như đã nói ở trong nghĩa đọa đảnh. 

Tam muội Nhật đăng là được Tam muội ấy thời có thể chiếu mỗi mỗi môn 

của hết thảy pháp và các tam muội; ví như mặt trời mọc hay chiếu hết thảy 

Diêm phù đề. 

Tam muội Nguyệt tịnh là như mặt trăng từ ngày 16 giảm dần đến ngày 30 

là hết. Người phàm  phu cũng như  vậy, các công đức lành dần dần giảm 

hết phải đọa vào ba ác đạo; như mặt trăng từ ngày mồng 1 dần dần tăng 

trưởng , đến ngày 15 thì sáng suốt thanh tịnh. Bồ tát cũng như vậy. được 

Tam muội ấy từ khi  phát tâm đời đời  dần tăng trưởng thiện  căn cho đến 

được  Vô  sinh  pháp  nhẫn,  được  thọ  ký,  trí  tuệ  thanh  tịnh,  lợi  ích  chúng 

sinh. Lại hay phá vô minh trong các Tam muội. 

Tam muội Tịnh minh là, sáng gọi là tuệ, cấu làm ngại. Ðược Tam muội ấy 

đối  với  các  pháp  không  chướng  ngại,  vì  vậy  nên  nơi  đây  Phật  dạy:  Trú 

trong Tam muội ấy được bốn trí vô ngại. 

Hỏi: Sao Phật chỉ riêng ở  trong đây đối với Tam muội nói bốn trí vô ngại? 

Ðáp: Ở trong Tam muội không có tâm giác quán, có thể vui nói (lạc thuyết 

vô ngại), trái với định việc ấy là khó, vì được lực Tam muội ấy nên được 

bốn trí vô ngại, nghĩa bốn trí vô ngại như trước nói. 

Tam muội Năng tác minh là, sáng tức là trí tuệ, trong các trí tuệ, trí tuệ Bát 

nhã là tối đệ nhất. Tam muội tương ưng với Bát nhã ấy hay làm sáng. 

Tam muội Tác hành là được lực Tam muội ấy hay phát khởi trước tiên là 

được các Tam muội. 

Tam  muội  trí  tướng  là  được  Tam  muội  ấy  thời  thấy  có  tướng  trí  tuệ  thật 

trong hết thảy Tam muội. 

Tam  muội  Như  Kim  cang là  được  Tam  muội  ấy  thời  lấy  trí  tuệ  thông  đạt 

hết thảy pháp , cũng chẳng thấy thông đạt; vì dùng vô sở đắc vậy. 

Hỏi: Ba thứ Tam muội, sao đều nói là tên Kim cang? 

Ðáp:  Ðầu  nói  Kim  cang,  giữa  nói  bánh  xe  Kim  cang,  sau  nói  như  Kim 

cang.  Tam  muội  như  Kim  cang  Phật  dạy  xuyên  suốt  thảy  pháp,  cũng 

không thấy Tam muội Kim cang ấy thông suốt các Tam muội. 

Tam  muội  Kim  cang  luân là  được  Tam  muội  ấy  hay  giữ  gìn  các  bánh  xe 

Tam muội, đó đều là nghĩa của Phật dạy. Luận giả nói: Tam muội như Kim 

cang là có thể phá  hết thảy các  phiền não kiết  sử, không còn dư sót, thí 

như trời Ðế thích tay cầm Kim cang phá quân A tu la, tức là tâm cuối cùng 

của học nhân. Từ tâm ấy thứ lớp được ba thứ Bồ đề, là Thanh văn Bồ đề, 

Bích chi Phật Bồ đề, Phật Vô thượng Bồ đề. Tam muội Kim cang là có thể 

phá  hết  thảy  pháp  vào  Vô  dư  Niết  bàn,  không  còn  thọ  thân  sau,  ví  như 

chơn Kim cang có thể phá các núi làm cho diệt sạch không còn. Bánh xe 

Kim  cang  là  Tam  muội  này  hay  phá  hết  thảy  pháp,  không  ngăn  ngại,  ví 

như  bánh  xe  Kim  cang  lúc  chuyển  đi  không  gì  không  phá,  không  bị 

chướng ngại. 

Lại nữa, đầu là Kim cang, hai là bánh xe Kim cang, ba là như Kim cang. 

Danh tự khác nhau, Phật dạy nghĩa nó cũng khác nhau. Luận giả giải thích 

nhân duyên nó cũng khác, nên không nên cật nạn. 

Tam  muội  Tâm  trú là  tâm  tướng  nhẹ  nhanh,  đi  xa,  vô  hình,  khó  chế  khó 

giữ, thường lay động như con khỉ; lại như điển chớp, cũng  như lưỡi rắn. 

Ðược Tam muội này có thể thâu nhiếp làm cho trú lại, cho đến trước dục 

lạc cõi trời, tâm cũng không động chuyển, huống gì dục lạc cõi người. 

Tam  muội  Phổ  minh là  được  Tam  muội  ấy  thời  nơi  hết  thảy  pháp  thấy 

tướng quang minh, không có tưởng tối ám, như thấy ban ngày; thấy ban 

đêm  cũng  vậy;  thấy  trước  thấy  sau,  thấy  trên,  thấy  dưới  cũng  như  vậy. 

Trong tâm  vô ngại,  do tu Tam muội  ấy  nên được thiên nhãn thông,  khắp 

thấy ánh sáng, rõ ràng vô ngại. Khéo tu thần thông ấy nên được thành tuệ 

nhãn, chiếu khắp các pháp, thấy rõ không ngại. 

Tam muội An lậplà được Tam muội ấy thời an lập bền chắc trong hết thảy 

công đức thiện pháp. Như núi Tu di ở giữa biển lớn, an lập bất động. 

Tam muội Bảo tụ là được Tam muội ấy, thời quốc độ có được đều thành 

bảy báu. 

Hỏi: Ðiều đó mắt thịt thấy, hay thiền định thấy? 

Ðáp: Mắt trời, mắt thịt đều có thể thấy, vì sao? Vì sáu trần bên ngoài bất 

định, hành giả thường tu tập thiền định nên có thể chuyển đổi bốn tướng 

nó. 

Tam muội Diệu pháp ấn là, diệu pháp là công đức và trí tuệ thâm diệu của 

chư Phật Bồ tát. Ðược Tam muội ấy là được các công đức và trí tuệ thâm 

diệu. 

Tam  muội  Pháp  đẳng là  đẳng  có  hai:  1.  Chúng  sinh  bình  đẳng,  2.  Pháp 

bình đẳng. Tam muội tương ưng với pháp đẳng, gọi là pháp đẳng. 

Tam muội Ðoạn hỷ là được Tam muội ấy thời quán các pháp vô thường, 

khổ, không, vô ngã, bất tịnh v.v... tâm sinh nhàm lìa. Trong mười tưởng ( 

xem chương 34 tập I I). Tam muội này tương ưng với tưởng hết thảy thế 

gian không thể vưi. 

Tam muội Ðáo pháp đảnh là, pháp là pháp Bồ tát, nghĩa là sáu Ba la mật. 

Ðến  trong  Bát  nhã  ba  la  mật,  được  lực  phương  tiện,  đến  đỉnh  núi  pháp. 

Ðược Tam muội ấy có thể trú ở đỉnh núi pháp ấy, các vô minh phiền não 

không thể làm lay động. 

Tam  muội  Năng  tán là  được  Tam  muội  ấy  thời  có  thể  phá  tán  các  pháp, 

đây là Tam muội tương ưng với tán không (xem chương 18 Không). 

Tam muội Phân biệt chư pháp cú là được Tam muội ấy thời có thể phân 

biệt ngữ ngôn tự cú của hết thảy pháp, vì chúng sinh thuyết ngôn từ không 

trệ ngại. Ðây là Tam muội tương ưng với trí lạc thuyết vô ngại. 

Tam  muội  Tự  đẳng  tướng là  được  Tam  muội  ấy  thời  quán  các  chữ,  các 

ngữ đều bình đẳng, trách mắng hay tán thán, không có ghét thương. 

Tam  muội  Ly  tự là  được  Tam  muội  thời  không  thấy  chữ  ở  trong  nghĩa, 

cũng không thấy nghĩa ấy ở trong chữ. 

Tam muội Ðoạn duyên là được Tam muội ấy, thời hoặc trong hoặc ngoài, 

đối với vui không sinh mừng, đối với khổ không sinh giận, đối với không 

khổ không vui không sinh tâm không biết mà xả. Ðối với ba thọ ấy xa lìa 

không vướng mắc, thời tâm qui về tịch diệt, tâm nều diệt thì duyên cũng 

diệt. 

Tam  muội  Bất  hoại là  Tam  muội  tương  ưng  với  duyên  pháp  tánh  rốt  ráo 

không, hý luận không phá được, vô thường không chuyển được, vì trước 

đã hoại rồi. 

Tam  muội  Vô  chủng  tướng là  được  Tam  muội  ấy  thời  không  thấy  các 

pháp  có  mỗi  mỗi  tướng,  chỉ  thấy  một  tướng,  đó  là  vô  tướng  (không  có 

tướng). 

Tam muội Vô xứ hành là được Tam muội ấy thời biết lửa ba độc đốt ba cõi 

nên  tâm  không  nương  dựa,  còn  Niết  bàn  rốt  ráo  không  nên  cũng  không 

nương dựa. 

Tam muội Ly mông muội là được Tam muội ấy, ở trong các Tam muội thứ 

vô minh vi tế che ngăn đều trừ hết. 

Tam muội Vô khứ là được Tam muội ấy thời không thấy tướng đi lại của 

hết thảy pháp. 

Tam muội Bất biến dị là được Tam muội ấy thời quán hết thảy pháp, nhân 

không  biến  làm  quả,  như  sửa  không  biến  thành  lạc,  vì  các  pháp  đều  ở 

trong tự tướng, bất động. 

Tam muội Ðộ duyên là được Tam muội ấy thời các phiền não nơi sáu trần 

dứt hết, vượt qua biển lớn sáu trần, cũng có thể vượt qua hết thảy duyên 

Tam muội, phát sinh trí tuệ. 

Tam  muội  Tập  chư  công  đức là  được  Tam  muội  ấy  thời  nhóm  các  công 

đức, từ lòng  tin đến trí tuệ, đầu đêm  cuối đêm tu tập không ngừng, như 

mật trời mặt trăng vận chuyển, chưa bao giờ ngừng nghỉ. 

Tam muội Trú vô tâm là vào trong Tam muội ấy, thời không theo tâm, chỉ 

theo trí tuệ, đến trú trong thật tướng các pháp. 

Tam muội Tịnh diệu hoa là hoa trên cây rộ nở, làm cho cây  nghiêm sức, 

được  Tam  muội  ấy,  trong  các  Tam  muội  mở  ra  các  công  đức  để  trang 

nghiêm. 

Tam  muội  Giác  ý là  được  Tam  muội  ấy  thời  khiến  các  Tam  muội  biến 

thành vô lậu, tương ưng với bảy giác chi, ví như một cân nhựa đá có thể 

biến ngán cân đồn thành vàng. 

Tam  muội  Vô  lượng  biện tức  là  lạc  thuyết  vô  ngại  biện,  được  lực  Tam 

muội ầy cho đến chỉ vui nói một câu trải vô lượng kiếp mà không cùng tận. 

Tam  muội  Vô  đẳng  đẳng là  được  Tam  muội  ấy  xem  hết  thảy  chúng  sinh 

đều như Phật, xem hết thảy pháp đều đồng Phật pháp, vô đẳng đẳng, đó 

là tương ưng với Bát nhã ba la mật. 

Tam muội Ðộ chư pháp là vào ba cửa giải thoát, ra khỏi ba cõi, độ chúng 

sinh ba thừa. 

Tam muội Phân biệt chư pháp tức là Tam muội tương ưng  với phân biệt 

tuệ. Ðược Tam muội ấy thời phân biệt các pháp tướng thiện bất thiện, hữu 

lậu vô lậu, hữu vi vô vi. 

Tam muội Tán nghi là có người nói: Tức là Tam muội vô tướng trong Kiến 

đế  đạo,  vì  Tam  muội  tương  ưng  với  Trí  kiến  để  dứt  nghi  kiết.  Có  người 

nói: Ðây là Tam muội tương ưng với Vô sinh pháp nhẫn. Bấy giờ lướt nghi 

đối  với  hết  thảy  pháp  đều  dứt,  thấy  mười  phương  chư  Phật,  được  thật 

tướng các pháp. Có người nói: Ðây là Tam muội tương ưng với vô ngại 

giải thoát, chư Phật được Tam muội ấy đã đối với các pháp đều vô ngại, 

không gần không xa, như xem bàn tay. 

Tam muội Vô trú xứ tức là Tam muôi tương ưng với trí tuệ không lãnh thọ, 

được Tam muội ấy không thấy hết thảy pháp có trú xứ nhất định. 

Tam  muội  Nhất  trang  nghiêm là  được  Tam  muội  ấy  thời  xem  hết  thảy 

pháp đều một, hoặc hết thảy pháp có tướng nên một, hoặc hết thảy pháp 

không có tướng nên một, hoặc hết thảy pháp không nên một, như vậy vô 

lượng đều một. Vì trí tuệ nhất tướng trang nghiêm tam muội ấy, nên nói là 

nhất trang nghiêm. 

Tam  muội  Sinh  hành là,  hành  gọi  là  quán,  được  tam  muội  ấy,  thời  hay 

quán  các  hành  tướng,  tướng  vào,  tướng  trú,  tướng  ra.  Lại  hành  ấy  đều 

không, cũng không thể thấy. 

Tam muội Nhất hành là được Tam muội ấy thời thường nhất hành, trong 

tam muội tương ưng với rốt ráo không, không còn các hành thứ lớp khác. 

Như trong vô thường hành, theo đấy có khổ hành, trong khổ hành thứ đến 

có vô ngã hành. Lại Bồ tát đối với tam muội ấy không thấy bờ này, không 

thấy bờ kia. Tướng vào các tam muội là bờ này, tướng ra là bờ kia; tướng 

mới được là bờ này, tướng diệt là bờ kia. 

Tam  muội  Bất  nhất  hành là  trái  với  hành  ở  trên,  đó  là  các  hành  tướng 

quán khác. 

Tam  muội  Diệu  hành tức  là  Tam  muội  tương  ưng  với  rốt  ráo  không  (một 

trong  18  không),  cho  đến  không  thấy  không  hai  tướng,  hết  thảy  trí  luận 

không thể phá. 

Tam muội Ðạt nhất thiết hữu để tán là, hữu là ba cõi, để là phi hữu tưởng 

phi vô tưởng, vì khó đến nên gọi là để; đạt là lấy trí tuệ vô lậu xa lìa cho 

đến phi hữu tưởng phi vô tưởng mà vào Vô dư Niết bàn, ba cõi, năm uẩn 

đều là tán diệt. 

Lại  nữa,  Bồ  tát  được  trí  tuệ  bất  sainh  bất  diệt  ấy  thời  hết  thảy  các  cõi 

được thông đạt và tán diệt, đều không có gì. 

Tam muội Nhập danh ngữ là được Tam muội ấy thời biết hết thảy danh tự 

của hết thảy chúng sinh, hết thảy vật, hết thảy pháp, cũng lấy danh tự ấy 

nói giáo hóa người, hết thảy danh tự đều hiểu rõ hết, đều có thứ lớp. 

Tam  muội  Ly  âm  thanh  tự  ngữ là  được  Tam  muội  ấy  thời  quán  hết  thảy 

các pháp đều không có âm thanh ngôn ngữ, tướng thường tịch diệt. 

Tam muội Nhiên cự là như cầm đuốc đi đêm, không rơi chỗ hiểm, Bồ tát 

được Tam muội ấy,  dùng đuốc trí tuệ không lầm không dính đối với các 

pháp. 

Tam muội Tịnh tướng là được Tam muội ấy thời có thể thanh tịnh đầy đủ, 

trang  nghiêm  32  tướng,  lại  có  thể  đúng  như  quán  pháp  tướng  chung 

tướng riêng các pháp, cũng có thể quán các pháp thanh tịnh vô tướng, tức 

là không, vô tướng, vô tác, như phẩm Tướng nói rộng. 

Tam  muội  Phá  tướng là  được  Tam  muội  ấy  thời  không  thấy  tướng  hết 

thảy pháp huống gì tướng các Tam muội, đây tức là vô tướng Tam muội. 

Tam muội Nhất thiết hữu diệu túc là được Tam muội ấy thời lấy các công 

đức trang nghiêm đầy đủ, dòng họ tốt, gia đình tốt, thân tốt, quyến thuộc 

tốt; thiền định, trí tuệ đều đầy đủ, thanh tịnh. 

Tam  muội  Bất  hỷ  khổ  lạc là  được  Tam  muội  ấy  thời  xem  cái  vui  vẻ  thế 

gian nhiều lỗi nhiều  lo, hư  vọng điên đảo, không thể ưa  vui, xem cái khổ 

thế gian như bịnh như mũi tên vào thân, tâm không mừng vui, vì hết thảy 

pháp hư dối, chẳng cầu cái vui đó, vì sao? Vì lúc khác biến đổi là khổ; vui 

còn chẳng mừng huống gì đối với khổ. 

Tam  muội  Vô  tận  tướng là  được  Tam  muội  ấy  thời  xem  hết  thảy  pháp 

không hoại không tận. 

Hỏi: Nếu như vậy, sao không rơi vào chấp bên thường? 

Ðáp: Cũng như Bồ tát tuy quán vô thường cũng không rơi vào chấp đoạn, 

hoặc  quán  chẳng  cùng  tận  không  rơi  trong  chấp  thường.  Hai  tướng  ấy, 

đều không thể có đưọc nơi các pháp. Có nhân duyên nên tu hành, nghĩa 

là  vì  tội  phước  chẳng  mất  nên  nói  thường,  vì  lìa  chấp  trước  nên  nói  vô 

thường. 

Tam muội Ða Ðà la ni là được lực Tam muội ấy, thời các Ðà la ni như Văn 

trì Ðà la ni v.v... đều tự nhiên được. 

Tam  muội  Nhiếp  chư  tà  chánh  tướng là  được  Tam  muội  ấy  thời  chẳng 

thấy ba nhóm chúng sinh là nhóm chánh định, nhóm tà định và nhóm bất 

định, nhất tâm nhiếp lấy hết không bỏ nhóm nào. Lại nơi các pháp không 

thấy  tướng  chánh  nhất  định,  tướng  tà  nhất  định,  vì  các  pháp  không  có 

tướng nhất định. 

Tam  muội  Diệt  tăng  ái là  được  Tam  muội  ấy  thời  đối  với  pháp  khả  hỷ 

không sinh yêu, đối pháp khả ố không sinh giận. 

Tam muội Nghịch thuận là được Tam muội ấy thời đối với các pháp nghịch 

thuận  tự  tại.  Có  thể  phá  chúng  sinh  tà  nghịch,  có  thể  thuận  theo  chúng 

sinh đáng được hóa độ. Lại lìa chấp trước nên phá hết thảy pháp, vì căn 

lành  tăng  trưởng  nên  thành  hết  thảy  pháp,  cũng  chẳng  thấy  các  pháp 

nghịch thuận, việc ấy cũng không thấy, vì không có vậy. 

Tam  muội  Tịch  quang là  được  Tam  muội  ấy  thời  các  cấu  nhơ  phiền  não 

đối với các pháp không thể có được, vì không thể có được vậy, nên các 

Tam muội đều thanh tịnh. 

Tam muội Kiên cố là, có người nói tức là Kim cang Tam muội, vì kiên cố 

không hoại. Có người nói: Kim cang không phải, vì Kim cang cũng dễ phá. 

Ðây  là  Tam  muội  tương  ưng  với  trí  biết  thật  tướng  các  pháp,  không  thể 

phá hoại như hư không, vì vậy nên gọi là kiên cố. 

Tam muội Mãn nguyệt tịnh quang là được Tam muội ấy thời lời nói thanh 

tịnh,  không  sai  lầm,  như  mùa  thu  hư  không  trong  sáng  sạch,  trăng  tròn 

sáng chói mát mẻ đáng ưa, không chi đáng ghét. Bồ tát cũng như vậy, tu 

các công đức như trăng tròn phá tối vô minh nên tịnh trí sáng suốt đầy đủ; 

dứt lửa ưa, giận v.v...nên công đức mát mẻ đầy đủ; làm lợi ích cho chúng 

sinh nên đáng ưa. 

Tam muội Ðại trang nghiêm là thấy mười phương thế giới số như hằng hà 

sa,  lấy  hoa  hương  bảy  báu  trang  nghiêm,  Phật  ở  trong  đó  trang  nghiêm 

thanh tịnh như vậy, được Tam muội ấy nên cùng một lúc trang nghiêm các 

công đức. Lại xem sự trang nghiêm đó rỗng không không có gì, tâm không 

dính mắc. 

Tam  muội  Năng  chiếu  nhất  thiết  thế là  được  Tam  muội  ấy  nên  có  thể 

chiếu  soi  ba  thứ  thế  gian  là  chúng  sinh  thế  gian,  trú  xứ  thế  gian  (khí  thế 

gian) và ngũ uẩn thế gian. 

Tam muội Ðẳng Tam muội là được Tam muội ấy, quán các Tam muội đều 

nhất  đẳng,  nghĩa  là  nhiếp  tâm  tướng.  Tam  muội  ấy  đều  từ  nhân  duyên 

sinh, pháp hữu vi tạo tác, không có cạn sâu, được Tam muội ấy thảy đều 

bình  đẳng,  ấy  gọi  là  đẳng,  cùng  các  pháp  khác  cũng  bình  đẳng  không 

khác.  Vì  vậy  nên  theo  nghĩa  nói  trong  hết  thảy  pháp,  tướng  định,  tướng 

loạn không thể có được. 

Tam muội Nhiếp nhất thiết hữu tránh  vô tránh là được Tam  muội ấy thời 

không thấy pháp ấy có tướng như vậy, pháp ấy không có tướng như vậy, 

không phân biệt các pháp hữu tránh vô tránh, đối với hết thảy pháp thông 

đạt vô ngại, đối với hết thảy chúng sinh cũng không tranh luận tốt xấu, chỉ 

theo  tâm  hành  của  chúng  sinh  mà  độ  thoát.  Ðược  Tam  muội  ấy  nên  đối 

với các Tam muội tùy thuận không nghịch. 

Tam muội Bất lạc nhất thiết trú xứ là được Tam muội ấy thời không ưa ở 

thế  gian,  không  ưa  ở  phi  thế  gian,  vì  thế  gian  vô  thường  nên  không  ưa, 

trong phi thế gian thời không có hết thảy pháp, là chỗ đáng sợ không nên 

sinh ưa vui. 

Tam muội Như trú định là được Tam muội ấy thời biết tướng như thật của 

hết thảy pháp, không thấy có pháp gì quá hơn tướng như như ấy. Nghĩa 

như như, như trước đã nói. 

Tam muội Hoại thân suy là máu thịt xương gân v.v... hòa hợp gọi là thân, 

thân  ấy  nhiều  hoạn  nạn,  thường  đấu  tranh  với  đói,  lạnh,  nóng;  ấy  gọi  là 

thân  suy.  Ðược  Tam  muội  ấy  nên  dùng  lực  trí  tuệ  phá  hoại  từng  phần 

tướng thân suy, cho đến không thấy tướng không thể có được. 

Tam  muội  Hoại  ngữ  như  hư  không là,  ngữ  gọi  là  gió  phát  ra  bên  trong, 

chạm  vào  bảy  chỗ  nên  có  tiếng,  nương  tiếng  nên  có  ngữ.  Quán  nhân 

duyên  của  ngữ  ngôn  như  vậy  nên  hay  phá  ngữ  ngôn,  không  sinh  ngã 

tướng và ghét thương. Có người nói: Nhị thiền không có giác quán, đó là 

Tam  muội  hoại  ngữ,  hiền  thánh  im  lặng.  Có  người  nói:  Ðó  là  Tam  muội 

định vô sắc, ở đây không có thân, lìa hết thảy sắc. Có người nói: Ðó chỉ là 

Tam muội của các Bồ tát, hay phá thân bất tịnh do kiết nghiệp nhân duyên 

đời trước tạo ra mà thọ lấy pháp thân, tùy chúng sinh đáng được độ mà 

hiện các hình tướng. 

Tam muội Ly trước hư không bất nhiễm là, Bồ tát thực hành Bát nhã ba la 

mật, quán các pháp  rốt ráo không, chẳng sinh chẳng diệt; như hư không 

không  vật  gì  ví  dụ  được.  Ðộn  căn  Bồ  tát   đắm  trước  hư  không  ấy,  được 

Tam muội này nên lìa nhiễm trước các pháp hư không, cũng không nhiễm 

trước  

Tam muội ấy; như người bị sa trong bùn được có người kéo ra, khóa chân 

bắt làm nô bộc; có Tam muội được lià khỏi nhiễm trước hư không  nhưng 

lại nhiễm trước Tam muội thời cũng như vậy. Nay Tam muội  này có thể 

lìa nhiễm trước hư không, hư không cũng tự lìa nhiễm trước. 

Hỏi: Phật phần nhiều nói về Tam muội, sao ông chỉ nói các pháp? 

Ðáp: Phật nói nhiều  về quả báo, Luận giả thì hợp cả  nhân duyên  và quả 

báo để nói, ví như người quán thân bất tịnh, được Tam muội bất tịnh; thân 

là nhân duyên, Tam muội là quả. Lại như người quán năm uẩn vô thường, 

khổ,  không  v.v...  mà  được  Tam  muội  bảy  giác  ý,  có  thể  sinh  tám  Thánh 

đạo, bốn quả Sa môn. 

Lại  nữa  Phật  thích  ứng  theo  chúng  sinh  chỉ  nói  một  pháp,  Luận  giả  nói 

rộng ra, phân biệt các việc; thí như hết thảy hữu lậu đều là nhân của khổ, 

song Phật chỉ nói ái là nhân của khổ; hết thảy phiền não diệt gọi là Diệt đế, 

song Phật chỉ dạy ái tận. Bồ tát ấy đối với các quán hạnh chắc chắn không 

nghi, nhưng đối với các Tam muội thì chưa rõ, nên Phật chỉ nói Tam muội. 

Luận  giả  nói  các  pháp,  mà  hết  thảy  Tam  muội  đều  ở  trong  đó.  Cuối  các 

Tam muội đều nên nói “dùng vô sở đắc”, vì đồng Bát nhã vậy. 

Như vậy vô lượng vô biên Tam muội hòa hợp lại gọi là Ma ha diễn. 

(Hết cuốn 47 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 48 

GIẢI THÍCH: PHẨM BỔN NIỆM XỨ THỨ 19 

(Kinh Ma ha Bát nhã ghi: Phẩm Quảng Thừa) 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Niệm Trú Ðẳng 17) 

KINH: Phật bảo Tu bồ đề: Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát là bốn niệm xứ. 

Những gì là bốn? Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát nơi trong nội thân quán theo 

thân, cũng không có giác tướng về thân, vì không thể có được. Nơi trong 

ngoại  thân,  nội  ngoại  thân  quán  theo  thân,  cũng  không  có  giác  tưởng  về 

thân,  vì  không  thể  có  được,  siêng  tinh  tấn  nhất  tâm,  trừ  sự  tham  ưu  thế 

gian.  Nội  thọ,  nội  tâm,  nội  pháp;  ngoại  thọ,  ngoại  tâm,  ngoại  pháp;  nội 

ngoại thọ, nội ngoại tâm, nội ngoại pháp, quán theo pháp, cũng không có 

giác tưởng về pháp, vì không thể có được, siêng tinh tấn nhất tâm, trừ sự 

tham ưu thế gian. 

Tu bồ đề! Thế nào Bồ tát ma ha tát nơi nội thân quán theo thân? Tu bồ đề! 

Nếu Bồ tát ma ha tát khi đi biết đi, khi đứng biết đứng, khi ngồi biết ngồi, 

khi nằm biết nằm, đúng như sở hành của thân, biết như vậy. Tu bồ đề! Bồ 

tát ma ha tát như vậy nơi nội thân quán theo thân, siêng tinh tấn nhất tâm, 

trừ sự tham ưu thế gian. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  hoặc  đến,  đi,  xem,  ngó  thường  nhất 

tâm; eo, duỗi, cúi, ngước, mặc y Tăng già lê, cầm giữ y bát, uống ăn, nằm 

nghỉ,  ngồi  đứng,  ngủ  thức,  nói  năng,  im  lặng,  vào  thiền,  ra  thiền,  cũng 

thường nhất tâm. Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát thực hành Bát nhã 

ba la mật nơi nội thân quán theo thân, vì không thể có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát khi nơi nội thân quán theo thân, nhất 

tâm nhớ nghĩ: Khi thở vào biết thở vào, khi thở ra biết thở ra; khi thở vào 

dài biết thở vào dài, khi thở ra dài biết thở ra dài; khi thở vào ngắn biết thở 

vào ngắn, khi thở ra ngắn biết thở ra ngắn; ví như thợ thiết hoặc học trò 

thợ thiết, dây dài biết dài, dây ngắn biết ngắn; Bồ tát ma ha tát cũng như 

vậy, nhất tâm niệm tưởng: Khi thở vào biết thở vào, khi thở ra biết thở ra; 

khi thở vào dài, biết thở vào dài, khi thở ra dài biết thở ra dài; khi thở vào 

ngắn biết thở vào ngắn, khi thở ra ngắn biết thở ra ngắn. Như vậy, Tu bồ 

đề! Nơi nội thân quán theo thân. Siêng tinh tấn nhất tâm, trừ tham ưu thế 

gian, vì không thể có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát quán thân tứ đại, nghĩ rằng trong thân 

có địa đại, thủy đại, hỏa đại, phong đại; ví như người giết trâu hoặc học trò 

người giết trâu, dùng dao giết trâu chia làm bốn phần, chia bốn phần xong, 

hoặc đứng hoặc ngồi, nhìn xem bốn phần ấy. Bồ tát ma ha tát cũng như 

vậy, lúc tu Bát nhã ba la mật, quán thân bốn đại, địa đại, thủy đại, hỏa đại, 

phong đại. Như  vậy, Tu bồ  đề!  Bồ tát  ma ha tát, nơi nội thân quán theo 

thân, vì không thể có được. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  quán  nội  thân  từ  chân  đến  đỉnh  da 

mỏng bọc quanh, đủ thứ bất tịnh đầy dẫy trong thân, nghĩ rằng trong thân 

có tóc, lông, móng, răng, da mỏng, da dầy, gân, máu, xương, tủy, lá lách, 

thận,  tim,  gan,  phổi,  tiểu  tràng,  đại  tràng,  dạ  dầy,  bóng  đái,  nước  tiểu, 

phân,  cấu  bẩn,  mồ  hôi,  nước  mắt,  nước  dãi,  nhổ,  mủ,  máu,  đàm  vàng 

trắng, mỡ não, ruột, màng mỏng; thí như trong kho của điền phu chứa đầy 

tạp cốc, đủ thứ lúa, mè, lúa mạch, đậu. Người mắt sáng mở kho liền biết 

đó là mè, là  lúa  mạch, lúa nếp, đậu, phân biệt rõ ràng. Bồ tát ma ha tát 

cũng  như  vậy,  quán  thân  này  từ  chân  đến  đỉnh,  da  mỏng  bọc  quanh  đủ 

thứ bất tịnh đầy dẫy trong thân, tóc, lông, móng, răng, cho đến não, màng 

mỏng.  Như  vậy,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  quán  nội  thân  siêng  tinh  tấn 

nhất tâm, trừ tham ưu thế gian, vì không thể có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát, nếu thấy thân người chết vứt bỏ, một 

ngày  hai  ngày,  cho  đến  năm  ngày,  phình  trướng  bầm  xanh,  nước  mủ 

tươm ra, tự nghĩ thân ta cũng có tướng như vậy, pháp như vậy, ta chưa 

thoát khỏi pháp đó. Như vậy Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát nơi nội thân quán 

theo  thân  siêng  tinh  tấn  nhất  tâm,  trừ  tham  ưu  thế  gian,  vì  không  thể  có 

được. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  nếu  thấy  thân  người  chết  bị  vứt  bỏ 

hoặc sáu ngày hoặc bảy ngày bị quả, diều, kên kên, lang, sói, chồn, chó, 

các loài cầm thú như vậy cấu xé dành ăn. Tự nghĩ thân ta cũng có tướng 

như vậy, pháp như vậy, chưa thoát khỏi pháp đó. Như vậy, Tu bồ đề! Bồ 

tát ma ha tát nơi nội thân quán theo thân, siêng tinh tấn nhất tâm, trừ tham 

ưu thế gian vì không thể có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề!  Bồ tát ma  ha tát,  nếu thấy thân người chết bị  vứt bỏ, 

cầm thú dành ăn, bất tịnh rã thúi, tự nghĩ thân ta có tướng như vậy, pháp 

như vậy, chưa thoát khỏi pháp đó... cho đến trừ tham ưu thế gian. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  nếu  thấy  thân  người  chết  bị  vứt  bỏ, 

vòng khóa xương, máu thịt vấy nhớp, gân xương liền nhau, tự nghĩ thân ta 

có tướng như  vậy,  pháp  như  vậy, chưa thoát khỏi pháp đó, cho đến trừ 

tham ưu thế gian. 

Lại nữa, Tu bồ đề!  Bồ tát ma  ha tát,  nếu thấy thân người chết bị  vứt bỏ, 

vòng khóa xương máu thịt đã rã hết, gân xương liền nhau, tự nghĩ thân ta 

có  tướng  như  vậy,  pháp  như  vậy  chưa  thoát  khỏi  pháp  đó,  cho  đến  trừ 

tham ưu thế gian. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát nếu thấy thân người chết vứt bỏ, vòng 

khóa  xương  đã  tan  rã  trên  đất,  tự  nghĩ  thân  ta  có  tướng  như  vậy,  pháp 

như  vậy, chưa thoát khỏi pháp đó. Như  vậy, Tu bồ đế!  Bồ tát ma ha tát 

quán nội thân, cho đến trừ tham ưu thế gian. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát,  nếu  thấy  thân  người  chết  vứt  bỏ, 

xương rã trên đất, xương chân một nơi; xương hông, xương gân, xương 

lưng, xương tay, xương đỉnh, đầu lâu mỗi thứ ở mỗi nơi; tự nghĩ thân ta có 

tướng như vậy, pháp như vậy, chưa thoát khỏi pháp ấy. Như vậy, Tu bồ 

đề! Bồ tát ma ha tát quán nội thân, cho đến trừ tham ưu thế gian. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát thấy xương người chết vứt bỏ trên đất, 

lâu  năm  gió  thổi,  mặt  trời  nóng,  sắc  trắng  như  vỏ  ốc,  tự  nghĩ  thân  ta  có 

tướng như vậy, pháp như vậy, chưa thoát khỏi pháp đó. Như vậy, Tu bồ 

đề! Bồ tát ma ha tát quá nội thân, cho đến trừ tham ưu thế gian, vì không 

thể có được. 

Luận. Hỏi:  Trong  bốn  niệm  xứ  có  nhiều  cách  quán,  cớ  sao  chỉ  nói  mười 

hai lối quán là quán hoặc trong, hoặc ngoài, hoặc trong ngoài? 

Lại nữa, thế nào là trong, thế nào là ngoài; quán trong và ngoài xong, cớ 

gì còn nói riêng trong ngoài? 

Lại nữa, trong bốn niệm xứ, một niệm xứ là trong, nhiếp về pháp trong là 

tâm; hai niệm xứ là ngoài, nhiếp về pháp ngoài là thọ và pháp; một niệm 

xứ là trong ngoài nhiếp về pháp trong ngoài là thân, cớ sao nói bốn pháp 

đều  là  trong,  đều  là  ngoài,  đều  là  trong  ngoài?  Sao  không  chỉ  nói  quán 

thân mà nói quán theo thân? Tại sao quán thân mà không sinh giác tưởng 

về thân, cớ sao nói siêng tinh tấn nhất tâm? Ba mươi bảy đạo phẩm đều 

nên nói nhất tâm, cớ sao chỉ trong đây nói nhất tâm? Trong đây nếu khi tu 

hành bốn niệm xứ, hết thảy năm triền cái đều trừ, cớ sao chỉ nói trừ tham? 

Sự vui mừng của thế gian cũng có thể chướng ngại đạo, cớ sao chỉ nói trừ 

ưu? Quán thân có các tính vô thường, khổ, không, vô ngã, cớ sao nay chỉ 

nói quán thân bất tịnh? Nếu chỉ quán bất tịnh, cớ sao còn niệm tưởng bốn 

oai nghi của thân? Việc ấy dễ biết, đâu đủ để hỏi? 

Ðáp: Hành giả từ mười hai lối quán ấy mà được định tâm. Từ trước lại đây 

ba  thứ  tà  hạnh  hoặc  trong,  hoặc  ngoài,  hoặc  trong  ngoài,  phá  ba  thứ  tà 

hạnh cho nên có ba thứ chánh hạnh. Có người nhiễm đắm nội tình nhiều, 

nhiễm đắm ngoại tình ít, như người vì bản thân nên có thể bỏ vợ con, thân 

thuộc bảo vật. Có người nhiễm đắm ngoại tình nhiều, nhiễm trước nội tình 

ít,  như  người  vì  tham  của  mà  tan  thân,  vì  dục  mà  mất  mạng.  Có  người 

nhiễm đắm nội ngoại tình nhiều, nên nói ba thứ chánh hạnh. 

Lại nữa, tự thân gọi là nội thân, tha thân gọi là ngoại thân. Chín thọ nhập 

gọi là nội thân, chín chẳng thọ nhập gọi là ngoại thân, năm căn nhãn, nhĩ 

v.v... gọi là nội thân, năm trần sắc, thanh v.v... gọi là ngoại thân, phân biệt 

nội ngoại như vậy. Hành giả trước dùng trí tuệ quán nội thân bất tịnh, vô 

thường, khổ, không, vô ngã, tìm chẳng thấy được thân ấy tướng tốt hoặc 

tướng tịnh, hoặc tướng thường, hoặc lạc, hoặc ngã, hoặc thật. Nội thân đã 

không thể có được, lại quán ngoại thân tìm tướng tịnh, thường, ngã, lạc, 

thật thì cũng không thể có được. Nếu không có được bèn sinh nghi: Khi ta 

quán nội thời đối với ngoại hoặc lầm, khi quán ngoại đối với nội hoặc lầm, 

nay nội ngoại cùng quán một lần, cũng có thể có được. Lúc ấy tâm được 

chánh  định,  biết  thân  này  bất  tịnh,  vô  thường,  khổ,  không,  vô  ngã,  như 

bệnh,  như  ung,  như  ghẻ,  chín  chỗ  tươm  chảy  nhơ  nhớp,  đó  là  hầm  xí, 

không lâu bị phá hoại, lìa tan, tận diệt, tướng chết. Thường có các khổ vây 

quanh như đói khát, lạnh, nóng, roi gậy, trói giam, mắng nhiếc, chê bai, già 

bệnh v.v... không được tự tại. Bên trong rỗng không, vô chủ, không có kẻ 

biết, kẻ thấy, kẻ làm, kẻ chịu; các pháp chỉ là không, do nhân duyên hòa 

hợp nên có, tự sinh tự diệt, không lệ thuộc đâu, giống như cây cỏ, thế nên 

nội ngoại cùng quán. Các nghĩa nội ngoại khác như đã nói trong chương 

Mười tám không. 

Quán theo thân là tìm theo quán sát biết nó bất tịnh, suy già, bệnh chết, rã 

hoại hôi hám, xương gân mục nát, tiêu mòn trở về đất, như thân ta đây, da 

mỏng phủ kín, làm cho người cuồng mê lo sợ muôn mối, vì vậy nên theo 

dõi thân tướng trong ngoài, quán sát gốc ngọn. Lại, là như Phật nói cách 

quán theo thân. 

Không sinh giác tưởng về thân là không thủ lấy tướng một, khác của thân 

mà sinh hý luận. Chúng sinh ở nơi thân khởi lên các giác tưởng, có người 

sinh giác tưởng cho là tịnh, có người sinh giác tưởng cho là bất tịnh, có 

người sinh sân giác, nhớ tội lỗi người khác. Có người quán thân này, thân 

là pháp gì? Bên các thân phần là một, là khác, không sinh các giác tưởng 

như vậy, vì sao? Vì không có lợi ích gì, chỉ làm ngăn ngại Niết bàn. 

Lại nữa, kẻ phàm phu, hàng Thanh văn thủ lấy thân tướng mà quán thân, 

còn Bồ tát chẳng thủ lấy thân tướng mà quán thân. 

Siêng tinh tấn nhất tâm là việc đời khéo  léo tiện lợi, từ đời  vô thỉ lại đây, 

thường  lập  thường  làm,  như  ly  biệt  người  thường  dễ,  ly  biệt  tri  thức  thì 

khó; ly biệt tri thức dễ, ly biệt cha con khó, ly biệt cha con dễ, tự lìa thân 

mình khó, tự lìa thân mình dễ, lìa tâm mình khó, tự không nhất tâm siêng 

tinh tấn thời việc ấy không thể làm được; ví như cưa cây lấy lửa, nhất tâm 

siêng  năng  không  ngừng  không  nghỉ  mới  có  thể  được  lửa,  thế  nên  nói 

nhất tâm siêng tinh tấn. 

Trừ  tham  ưu  thế  gian là  lòng  tham  trừ  thời  năm  triền  cái  sạch  hết;  giống 

như chẻ tre, mắt đầu đã chẻ thời các mắt khác đều đi suốt. 

Lại nữa, hành giả xa lìa năm dục, xuất gia học đạo, đã bỏ cái vui thế gian, 

chưa được cái  vui thiền định, hoặc thời tâm sinh niệm lo  ưu, như cá  ưa 

nước, tâm tướng như vậy, thường tìm sự vui, trở lại nhớ điều dục lạc xưa. 

Hành giả hay sinh hai tâm ấy cho nên Phật nói nên trừ tham ưu. Nói tham 

tức nói vui mừng thế gian; vì nó tương ưng. 

Ban đầu quán bất tịnh là thân người bất tịnh, vì da mỏng che, nên trước 

sinh  tưởng  tịnh,  sau  mới  sinh  các  tưởng  điên  đảo  khác.  Vì  vậy  nên  đầu 

tiên nói quán bất tịnh. 

Lại nữa, chúng sinh phần nhiều đắm tham dục, thủ lấy tướng tịnh, còn sân 

nhuế,  tà  kiến  thời  không  như  vậy,  nên  trước  trị  tham  dục  phải  quán  bất 

tịnh. 

Niệm bốn oai nghi của thân là trước muốn phá giặc thân, người được nhất 

tâm,  mọi  việc  làm  đều  được  thành  tựu,  vì  vậy  nên  trước  tìm  tòi  việc  của 

thân làm, sở hành, đến đi, ngử thức, tọa thiền, quán việc thân làm, thường 

nhất  tâm  an  tường,  không  lầm  không  loạn,  quán  sát  bất  tịnh  như  vậy,  vì 

Tam muội về bất tịnh dễ được. Thân tuy an tường mà bên trong có nhiều 

ác giác quán, làm phá hoại rối loạn tâm kia, vì vậy nên nói niệm hơi thở ra 

vào mười sáu cách để trừ giác quán. Nghĩa niệm hơi thở ra vào như trước 

đã nói. 

Thân đã an tường, tâm không lầm loạn, vậy sau tu quán bất tịnh mới an 

ổn bền chắc. Nếu trước tu quán bất tịnh, vì cuồng tâm rối loạn nên bất tịnh 

trở thành tướng tịnh. Trong Phật pháp, hai pháp này gọi là cửa cam lồ ban 

đầu. 

Quán  bất  tịnh là  Bồ  tát  ma  ha  tát  quán  thân  như  cây  cỏ  đá  ngói  không 

khác. Bốn đại ngoài thân biến làm đồ uống ăn, chứa đầy trong thân, phần 

cứng là đất, ướt là nước, nóng là lửa, động là gió. Bốn phần ấy vào bên 

trong tức là thân; trong bốn phần ấy đều không có ngã, không có ngã sở, 

đi  theo  bốn  tướng  vô  thường  sinh,  già,  bệnh,  chết,  không  theo  ý  người. 

Khổ,  không  cũng  như  vậy,  hoặc  ngồi  hoặc  đứng,  nằm  thời  biếng  nhác, 

thân không động tâm cũng không động; đi thời tâm loạn, tâm không tịnh 

thân cũng không tịnh. Muốn lấy việc mắt thấy ví việc không thấy, nên nói 

ví dụ: Trâu ví dụ cho thân hành giả, kẻ mổ trâu ví dụ cho hành giả, dao ví 

dụ cho trí tuệ sắt bén, cướp mạng trâu ví dụ cho phá một tướng thân. Bốn 

phần ví dụ cho bốn đại. Người mổ trâu quán sát trâu bốn phần, không còn 

có trâu riêng, cũng chẳng phải là trâu. Hành giả quán thân do bốn đại cũng 

như vậy. Bốn đại ấy không gọi là thân, vì sao? Vì đại có bốn mà thân chỉ là 

một. Lại, bốn đại là tổng tướng, thân là biệt tướng; nếu bốn đại ở ngoài thì 

không  gọi  là  thân,  khi  vào  trong  thân,  giả  gọi  là  thân.  Ngã  không  ở  trong 

bốn đại, bốn đại không ở trong ngã. Ngã cách bốn đại xa, chỉ vì điên đảo 

vọng  chấp  là  thân.  Dùng  trí  tuệ  phân  tán  thành  không  ấy,  mà  phân  biệt 

bốn đại  và  tạo sắc,  vậy sau  vào ba  niệm  xứ  kia, được  vào  đạo. Lại thân 

này  từ  chân  đến  tóc,  từ  tóc  đến  chân,  da  mỏng  bọc  quanh;  suy  nghĩ 

ngược xuôi không có một chỗ tịnh, tóc lông cho đến não, màng, nói lược 

thời có 36 thứ bất tịnh, nói rộng thời rất nhiều. 

Kho lúa ví dụ cho thân, nông phu ví dụ cho hành giả, ruộng gieo lúa ví dụ 

cho thân nghiệp nhân duyên của hành giả, gặt lúa vào kho ví dụ cho nhân 

duyên của hành giả thành thục thọ thân; lúa, mè, lúa tẻ, đậu ví dụ cho các 

thứ bất tịnh trong thân. Nông phu mở kho liền biết lúa, mè, lúa tẻ. đậu, các 

thứ  khác  nhau,  cũng  như  vậy.  Ấy  là  hành  giả  quán  bất  tịnh.  Lấy  mắt  tuệ 

kho thân thấy biết trong thân này đầy dẫy bất tịnh; chắc chắn sẽ tan hoại 

do  vì  kẻ  khác  hại  hoặc  do  tự  chết,  trong  thân  này  chỉ  có  phân,  nước  dãi 

bất tịnh, các thứ xấu xa hiện lộ. 

Ðã quán nội thân bất tịnh, nay quán ngoại thân bại hoại. Thế nên nói hai 

thứ bất tịnh: Một là đã hoại, hai là không hoại. Nay quán thân mình chưa 

hoại  còn  có  sự  hiểu  biết.  Nếu  người  kiết  sử  mỏng,  lợi  căn  thời  sinh  tâm 

nhàm chán, còn người độn căn kiết sử dầy, thấy người chết đã hoại, đáng 

sợ đáng ghét. Nếu chết một ngày đến năm ngày, bà con còn thủ hộ, khi ấy 

cầm thú chưa ăn, bầm xanh sình trướng, mủ máu tươm chảy, bụng phình 

phá  vỡ,  năm  tạng  nát  hoại,  phân  nước  tiểu  hôi  thối  rất  đáng  chán  ghét. 

Hành giả nghĩ rằng sắc thân này trước đẹp; đi lại, nói năng đẹp lộng lẫy, 

dáng  dấp  thùy  mị,  mê  hoặc  lòng  người,  người  dâm  đãng  ưa  đắm.  Nay 

xem  chẳng  thấy  sắc  đẹp  ở  đâu,  như  Phật  từng  dạy,  thật  là  pháp  huyễn, 

chỉ dối mắt người vô trí. Sự thật ngày nay lộ hiện, hành giả liền nghĩ thân 

ta  với  thân  người  chết  kia  không  khác,  chưa  thoát  khỏi  nó,  làm  sao  tự 

mình mê đắm và mê đắm người khác? Lại cũng tại sao trọng mình khinh 

người? Quán được như vậy thời tâm điều phục, có thể cầu đạo, trừ được 

tham ưu thế gian. 

Lại  suy  nghĩ  thây  ấy  khi  mới  chết,  chim  thú  trông  thấy  bảo  chẳng  phải 

người chết, không dám đến gần, vì vậy nên nói qua sáu, bảy ngày, thân 

thích đã đi hết, thì loài chim, kên kên, chồn, dành đến xé ăn. Da thịt đã hết, 

ngày  ngày  đổi  khác,  vì  vậy  nên  nói  chỉ  có  người  xưa.  Thấy  rõ  như  vậy, 

càng  sinh  tâm  nhàm  chán,  nghĩ  rằng  tim  gan,  da  thịt  này  thật  không  có 

ngã, chỉ do thân này tập hợp nhân duyên tội phước thọ khổ vô lượng. Liền 

tự nghĩ thân ta không bao lâu sẽ phải như vậy, chưa lìa khỏi điều đó. Hoặc 

có  khi  hành  gỉả  thấy  xương  người  trên  đất,  nước  mưa  dội,  ngâm  nắng 

phơi gíó thổi, chỉ còn xương trắng; hoặc thấy xương gân lâu ngày đứt ra, 

đốt xương rã, phân tán mọi nơi, sắc trắng như bồ câu, hoặc mục nát tiêu 

hoại, đồng màu đất. Lúc đầu quán 36 vật bất tịnh, thây chết sình trướng, 

một  ngày  đến  năm  ngày,  ấy  là  quán  bất  tịnh.  Chim  thú  đến  ăn  cho  đến 

đồng mầu đất, ấy là quán vô thường. Trong đó tìm ngã và ngã sở không 

thể có được, như trước nói do nhân duyên sinh, không tự tại, ấy là quán 

phi ngã. Quán thân tướng như thế không điều gì đáng vui, nếu đắm trước 

thời sinh ưu khổ, ấy là quán khổ. 

Lấy bốn thánh hạnh quán bất tịnh, vô thường, vô ngã, khổ để quán ngoại 

thân, tự biết thân mình cũng như vậy, vậy sau quán chung cả trong ngoài. 

Nếu tâm toán loạn,  nên nghĩ đến sự khổ già, bệnh, chết trong ba đường 

ác, thân mạng vô thường, Phật pháp sắp diệt. Như vậy, đánh tâm làm cho 

nép  xuống,  buộc  trở  lại  vào  trong  quán  bất  tịnh;  ấy  gọi  là  siêng  tinh  tấn. 

Nhất  tâm  siêng  tinh  tấn  nên  trừ  được  tham  ưu.  Hai  giặc  tham  ưu  cướp 

pháp  bảo  của  ta,  hành  giả  nghĩ  rằng  thân  này  vô  thường,  bất  tịnh  đáng 

ghét, như thế cớ sao chúng sinh tham đắm thân này để khởi lên các nhân 

duyên tội lỗi? Suy nghĩ như vậy biết trong thân này có năm căn, ngoài có 

năm dục hòa hợp nên sinh cái vui điên đảo của thế gian. Tâm người tìm 

vui, chưa lúc nào ngưng trụ, hãy quán cái vui ấy là thật hay hư? Thân bền 

chắc hãy còn tan diệt, huống gì cái vui ấy? Cái vui ấy cũng không có chỗ 

ở,  vị  lai  chưa  có,  quá  khứ  đã  diệt,  hiện  tại  không  ngưng  trụ,  niệm  niệm 

biến diệt, chỉ vì ngăn khổ nên gọi là vui, chứ không có cái vui thật. Ví như 

ăn uống, vì trừ khổ đói khát tạm cho là vui, ăn uống quá độ thời trở lại sinh 

khổ, như đã nói trong đoạn phá vui. Nên biết cái vui thế gian đều từ nhân 

duyên khổ sinh ra, nó cũng hay sinh ra quả khổ, gạt người giây lát, về sau 

khổ vô lượng; ví như đồ ăn ngon lẫn chất độc, tuy ăn ngon thơm, chất độc 

hại người. Cái vui thế gian cũng như vậy, vì độc phiền não dâm dục v.v... 

cướp mạng trí huệ nên tâm cuồng mê, bỏ lợi lấy suy thì ai thọ lãnh cái vui 

ấy? Chỉ có tâm thức. Quán kỹ cái tâm ấy niệm niệm sinh diệt, vì tương tục 

nên  có  thể  thủ  lấy  tướng,  như  sóng  nước,  như  ánh  đèn.  Tâm  thọ  khổ 

chẳng phái tâm thọ lạc, tâm thọ lạc chẳng phải tâm thọ khổ, tâm thọ chẳng 

khổ chẳng lạc chẳng phải tâm thọ khổ lạc; tướng thời gian khác nhau, vì 

vậy nên tâm vô thường, không tự tại, không tự tại nên vô ngã. Tưởng, tư, 

ức niệm v.v... cũng như vậy. Ba niệm xứ kia, tướng trong ngoài như trước 

đã nói. Thực hành bốn thánh hạnh ấy phá bốn điên đảo: Bất tịnh mà điên 

đảo chấp tịnh, vô thường mà điên đảo chấp thường, vô ngã mà điên đảo 

chấp ngã, khổ mà điên đảo chấp vui. Phá bốn điên đảo nên mở cửa thật 

tướng,  khi  mở  cửa  thật  tướng  rồi  thì  hổ  thẹn  thói  cũ  đã  làm;  giống  như 

người ban đêm ăn đồ bất tịnh, lúc sau biết quấy nên hổ thẹn việc ấy. 

Quán bốn pháp bất tịnh, vô thường v.v... ấy gọi là Khổ đế; các phiền não 

ái  v.v...  là  nhân  của  khổ,  ấy  là  Tập  đế;  phiền  não  ái  v.v...  dứt  là  Diệt  đế; 

các phương tiện dứt phiền não ái v.v... là Ðạo đế. Quán bốn đế như vậy, 

tin đạo Niết bàn, tâm an trú khoái lạc, tương tợ như vô lậu, ấy gọi là noãn 

pháp,  như  người  cọ  cây  lấy  lửa,  vừa  có  khí  nóng;  hy  vọng  chắc  chắn 


được  lửa.  Tin  pháp  ấy  rồi,  tâm  ưa  vui  pháp  ấy  của  Phật  như  Phật  từng 

dạy:  Như  uống  nước  hay  lành  bệnh,  biết  là  thầy  giỏi;  các  người  uống 

thuốc lành bệnh là đệ nhất trong loài người, ấy là tin Tăng.  Tin Tam bảo 

như  vậy, noãn pháp tăng tiến, tội phước dừng lại bằng nhau, nên gọi là 

đảnh pháp; như người lên núi đến đỉnh, đường đi hai bên bằng nhau. Từ 

đỉnh  pháp  đến  nhẫn  pháp  cho  đến  A  la  hán  là  đường  một  bên,  từ  noãn 

đến đỉnh là đường một bên. Trong pháp Thanh văn quán bốn niệm xứ có 

được quả báo như vậy. Pháp của Bồ tát ở nơi quán ấy không quên bản 

nguyện, không bỏ đại bi, trước dùng bất khả đắc không điều phục tâm địa, 

trú ở trong địa ấy, tuy có phiền não, tâm thường không đọa; như người tuy 

chưa giết được giặc, mà giam trói một nơi. Ðỉnh pháp của Bồ tát như đã 

nói ở trong pháp vị trước. Nhẫn pháp,Thế đệ nhất pháp tức là Bồ tát như 

thuận pháp nhẫn. Tu đà hoàn đạo cho đến A la hán, Bích chi Phật đạo là 

Bồ tát vô sinh pháp nhẫn. Như ở phẩm sau Phật tự nói: Tu đà hoàn hoặc 

trí hoặc quả đều là Bồ tát vô sinh pháp nhẫn. Bốn chánh cần, bốn như ý 

túc  tuy  mỗi  mỗi  vị  trí  khác  biệt,  đều  ở  trong  bốn  niệm  xứ.  Tuệ  nhiều  nên 

gọi  là  bốn  niệm  xứ;  tinh  tấn  nhiều  nên  gọi  là  bốn  chánh  cần;  định  nhiều 

nên gọi là bốn như ý túc. 

Hỏi: Nếu như vậy, cớ sao không nói trí xứ mà nói niệm xứ? 

Ðáp: Khi mới tập tu, chưa kịp có trí nên niệm là cửa ban đầu; thường niệm 

việc ấy, trí tuệ tùy theo niệm ấy nên lấy niệm làm tên. Bốn niệm xứ thật thể 

là trí tuệ,  vì  sao? Vì quán nội ngoại  thân tức là  trí tuệ,  niệm  giữ trí tuệ ở 

trong duyên không để cho tán loạn nên gọi là niệm xứ. Trái với 96 thứ tà 

hạnh  cầu  đạo  nên  gọi  là  bốn  chánh  cần.  Các  ngoại  đạo  bỏ  năm  dục,  tự 

làm khổ thân, không thể bỏ pháp ác bất thiện, không thể nhóm các pháp 

lành, còn Phật có hai cách dứt pháp ác bất thiện: Tà ác đã sinh dứt trừ, ác 

chưa  sinh  ngăn  không  cho  sinh;  đối  với  pháp  lành  cũng  có  hai  cách  là 

pháp lành chưa sinh khiến sinh, pháp lành đã sinh khiến tăng trưởng, ấy 

gọi là chánh cần. Lửa trí tuệ được gíó chánh cần không có gì không bị đốt 

cháy. Chánh cần nếu quá mức thời tâm tán loạn, lửa trí suy yếu; như lửa 

được  gió,  quá  mức  thời  hoặc  tắt  hoặc  yếu,  không  thể  đốt  cháy,  chiếu 

sáng,  cho  nên  tu  định  để  chế  bớt  gió  tinh  tấn  quá  mức  thời  có  thể  đắc 

định. 

Ðịnh có bốn thứ là dục định, tinh tấn định, tâm định, tư duy định. Chế bớt 

trí tuệ quá  mức trong bốn niệm  xứ, khi  ấy  định tuệ được tinh tấn nên  sở 

dục  như  ý,  sau  được  việc  như  ý  thành  biện  nên  gọi  là  như  ý  túc.  Túc  là 

nhân duyên như ý cũng gọi là  phần.  Mười hai pháp  ấy ở nơi người độn 

căn gọi là căn; như cây có gốc mà chưa có lực, nếu ở nơi người lợi căn 

thời  gọi  là  lực.  Việc  ấy  rõ  ràng  có  thể  chóng  được  thành  tựu  công  việc; 

như dao bén cắt cổ đồ vật, nên gọi là lực. Sự chưa thành tựu nên gọi là 

đạo, sự thành tựu tư duy tu hành nên gọi là giác.Luận bàn về ba mươi bảy 

đạo phẩm như trước đã nói. 

Hỏi: Nếu  Bồ  tát  tu  ba  mươi  bảy  đạo  phẩm  ấy,  cớ  sao  không  thủ  chứng 

Niết bàn? 

Ðáp: Vì bản nguyện bền chắc, vì tâm đại bi thâm nhập, vì biết rõ ràng thật 

tướng các pháp, vì mười phương chư Phật hộ niệm, như Kinh nói: Bồ tát 

đến  địa  vị  thất  trụ,  ngoài  quán  các  pháp  không,  trong  quán  vô  ngã,  như 

người  trong  mộng  buộc  cây  làm  thuyền  qua  sông,  giữa  dòng  thức  dậy, 

nghĩ  rằng  ta  luống  tự  khổ  nhọc,  không  sông  không  thuyền,  ta  vượt  qua 

đâu? Bồ tát bấy giờ cũng như vậy, tâm chán nản ăn năn, ta độ cái gì, diệt 

cái gì? Muốn tự dứt tâm điên đảo. Bấy giờ mười phương Phật đưa tay xoa 

đầu nói: Lành thay, Phật tử! Chớ sinh tâm hối hận, hãy nhớ bản nguyện 

của  ông!  Ông  tuy  biết  như  thế,  mà  chúng  sinh  chưa  ngộ.  Ông  hãy  đem 

pháp  không  ấy  giáo  hóa  chúng  sinh.  Ðiều  ông  chứng  được  mới  là  một 

cửa,  còn  chư  Phật  vô  lượng  thân,  vô  lượng  âm  thanh,  vô  lượng  pháp 

môn, Nhất thiết trí tuệ v.v... ông đều chưa được. Ông quán thấy các pháp 

không, nên đắm trước Niết bàn. Trong các pháp không, không có chỗ diệt 

nên không có chỗ đắm trước. Nếu thật có diệt thì ông từ trước lại đây đã 

diệt.  Ông  chưa  đầy  đủ  sáu  Ba  la  mật,  cho  đến  mười  tám  pháp,  ông  nên 

đầy đủ pháp ấy, ngồi đạo tràng, như phép tắc của chư Phật! 

Lại nữa, ba Tam muội, mười một trí, ba căn vô lậu, Tam muội giác quán, 

mười niệm, bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, tám bội xả, định 

chín thứ lớp, như trước nói. 

Lại nữa, Phật mười lực, bốn không sợ, bốn trí ngại, mười tám pháp không 

chung, như đã nói trong phẩm đầu. Cuối các pháp ấy đều dùng vô sở đắc, 

vì hòa hợp với Bát nhã ba la mật nên rốt ráo không; gọi là trừ tham ưu thế 

gian, vì không thể có được vậy. 

KINH: Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát thấy xương người chết vứt bỏ 

trên đất, sắc trắng như chim Bồ câu, mục nát tiêu hoại hợp cùng với đất, 

tự nghĩ thân ta có nghĩ như vậy, tướng như vậy, chưa thoát khỏi pháp đó. 

Như  vậy,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  nơi  nội  thân  quán  theo  thân,  siêng 

tinh tấn nhất tâm, trừ tham ưu thế gian, vì không thể có được. Quán ngoại 

thân, quán nội ngoại thân cũng như vậy. Thọ niệm xứ, tâm niệm xứ, pháp 

niệm xứ, cũng nên nói rộng như vậy. Tu bồ đề! Ấy gọi là tướng Ðại thừa 

của Bồ tát ma ha tát. 

Lại nữa, Tu Bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa là bốn chánh cần. Những gì 

là bốn? Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát đối với các pháp ác bất thiện chưa sinh, 

vì  không  cho  sinh  nên  muốn  siêng  tinh  tấn  nhiếp  tâm  hành  đạo;  đối  với 

các  pháp  ác  bất  thiện  đã  sinh,  vì  dứt  trừ  nên  muốn  siêng  tinh  tấn  nhiếp 

tâm hành đạo; đối  với các pháp lành chưa sinh,  vì sinh nên muốn siêng 

tinh tấn nhiếp tâm hành đạo; đối với các pháp lành đã sinh, vì an trụ không 

mất,  tu  tập  đầy  đủ  thêm  rộng,  nên  muốn  siêng  tinh  tấn  nhiếp  tâm  hành 

đạo, vì không thể có được. Tu bồ đề! Ấy gọi là tướng Ðại thừa của Bồ tát 

ma ha tát. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa là bốn như ý phần. Những gì 

là bốn? Dục định đoạn hành thành tựu, tu như ý phần; tâm định đoạn hành 

thành  tựu,  tu  như  ý  phần;  tinh  tấn  định  đoạn  hành  thành  tựu,  tu  như  ý 

phần;  tư  duy  định  đoạn  hành  thành  tựu,  tu  như  ý  phần,  vì  không  thể  có 

được. Tu bồ đề! Ấy gọi là tướng Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  Ðại  thừa  là  năm  căn.  Những  gì  là 

năm? Tín căn, tấn căn, niệm căn, định căn, tuệ căn, ấy gọi là tướng Ðại 

thừa của Bồ tát ma ha tát, vì không thể có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa là năm lực. Những gì là năm? 

Tín lực, tấn lực, niệm lực, định lực, tuệ lực. Ấy gọi là tướng Ðại thừa của 

Bồ tát ma ha tát, vì không thể có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa là bảy giác phần. Những gì là 

bảy?  Bồ  tát  ma  ha  tát  tu  niệm  giác  phần  nương  lìa,  nương  vô  nhiễm, 

hướng đến Niết bàn; tu trạch pháp giác phần, tinh tấn giác phần, hỷ giác 

phần,  trừ  giác  phần,  định  giác  phần,  xả  giác  phần,  nương  lìa,  nương  vô 

nhiễm,  hướng  đến  Niết  bàn,  vì  không  thể  có  đươc.  Ấy  gọi  là  tướng  Ðại 

thừa của Bồ tát ma ha tát. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  Ðại  thừa  là  tám  Thánh  đạo  phần. 

Những gì là tám? Là chánh kiến, chánh tư duy, chánh ngữ, chánh nghiệp, 

chánh mạng, chánh tinh tấn, chánh niệm, chánh định. Ấy gọi là tướng Ðại 

thừa của Bồ tát ma ha tát, vì không thể có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa là ba Tam muội. Những gì là 

ba? Không, vô tướng, vô tác Tam muội. Không Tam muội là các pháp tự 

tướng  không,  ấy  là  cửa  không  giải  thoát.  Vô  tướng  là  hoại  các  pháp 

tướng, không nhớ không nghĩ, ấy là cửa vô tướng giải thoát; vô tác là đối 

với các pháp không tạo tác, ấy là cửa vô tác giải thoát. Ấy gọi là tướng Ðại 

thừa của Bồ tát ma ha tát, vì không thể có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa là khổ trí, tập trí, diệt trí, đạo 

trí, tận trí, vô sinh trí, pháp trí, tỷ trí, thế trí, tha tâm trí, như thật trí. Sao gọi 

khổ trí? Là biết chỗ không phát sinh, ấy gọi là khổ trí. Sao gọi là tập trí? Là 

biết tập nên dứt, ấy gọi là tập trí. Sao gọi là diệt trí? Là biết khổ diệt, ấy gọi 

là diệt trí. Sao gọi là đạo trí? Là biết tám Thánh đạo phần, ấy gọi là đạo trí. 

Sao gọi  là tận trí? Là biết các pháp dâm, nộ, si diệt tận, ấy  gọi là tận trí. 

Sao gọi là vô sinh trí? Là biết không còn sinh vào các cõi, ấy gọi là vô sinh 

trí. Sao gọi là pháp trí? Là biết bản tướng năm uẩn, ấy gọi là pháp trí. Sao 

gọi  là  tỷ  trí?  Là  biết  mắt  vô  thường,  cho  đến  thọ  do  ý  và  xúc  làm  nhân 

duyên sinh vô thường, ấy gọi là tỷ trí. Sao gọi là thế trí? Là biết danh tự 

nhân duyên, ấy gọi là thế trí. Sao gọi là tha tâm trí? Là biết tâm của chúng 

sinh khác,  ấy gọi là  tha tâm trí.  Sao gọi là như thật trí?  Là biết nhất thiết 

chủng  trí  của  chư  Phật,  ấy  gọi  là  như  thật  trí.  Tu  bồ  đề!  Ấy  gọi  là  tướng 

Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát, vì không thể có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa là ba căn: Vị tri dục tri căn, tri 

căn,  tri  giả  căn.  Sao  gọi  là  vị  tri  dục  tri  căn?  Là  năm  căn  tín,  tấn,  niệm, 

định, tuệ của các học nhân chưa đắc quả, gọi là vị tri dục tri căn. Sao gọi 

là tri căn? Là tín căn cho đến tuệ căn của các học nhân đã đắc quả, ấy gọi 

là tri căn. Sao gọi là tri giả căn? Là tín căn cho đến tuệ căn của các vô học 

nhân, hoặc A la hán, hoặc Bích chi Phật, chư Phật, ấy gọi là tri giả căn. Tu 

bồ  đề!  Ấy  gọi  là  tướng  Ðại  thừa  của  Bồ  tát  ma  ha  tát,  vì  không  thể  có 

được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa là ba Tam muội. Những gì là 

ba? Tam muội có giác có quán, Tam muội không giác có quán, Tam muội 

không  giác  không  quán.  Sao  gọi  là  Tam  muội  có  giác  có  quán?  Lìa  các 

dục,  lìa  pháp  ác  bất  thiện,  có  giác  có  quán,  lìa  dục  sinh  hỷ  lạc,  vào  Sơ 

thiền,  ấy  gọi  là  Tam  muội  có  giác  có  quán.  Sao  gọi  là  Tam  muội  không 

giác  có  quán?  Sơ  thiền,  Nhị  thiền,  trung  gian  thiền,  ấy  gọi  là  Tam  muội 

không giác có quán. Sao gọi là Tam muội không giác không quán? Từ Nhị 

thiền đến phi hữu tưởng phi vô tưởng định, ấy gọi là Tam muội không giác 

không  quán.  Ấy  gọi  là  tướng  Ðại  thừa  của  Bồ  tát  ma  ha  tát,  vì  không  có 

thể được. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  Ðại  thừa  là  mười  niệm.  Những  gì  là 

mười? Niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng, niệm Giới, niệm xả, niệm thiên, 

niệm thiện, niệm hơi thở ra vào, niệm thân, niệm chết. Tu bồ đề! Ấy gọi là 

tướng Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát, vì không thể có được. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  Ðại  thừa  là  bốn  thiền,  bốn  tâm  vô 

lượng, bốn định vô sắc, tám bội xả, định chín thứ lớp. Tu bồ đề! Ấy gọi là 

tướng Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát, vì không thể có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa là mười lực của Phật. Những 

gì là mười? 

Lực một: Phật như thật biết tướng hết thảy pháp là đạo lý hay phi đạo lý. 

Lực  hai:  Phật  như  thật  biết  các  nghiệp,  các  lãnh  thọ  của  chúng  sinh  quá 

khứ, vị lai, hiện tại, biết chỗ tạo nghiệp, biết nhân duyên, biết căn. 

Lực ba: Phật như thật biết các thiền, giải thoát, Tam muội, định, tướng cấu 

nhiễm, thanh tịnh, phân biệt. 

Lực bốn: Phật như thật biết tướng các căn thượng hạ của chúng sinh. 

Lực năm: Phật như thật biết các chỗ ham muốn, kiến giải của chúng sinh. 

Lực sáu: Phật như thật biết vô số các chủng tánh của thế gian. 

Lực bảy: Phật như thật biết đạo đưa đến hết thảy chỗ. 

Lực tám: Phật như thật biết các túc mạng, có tướng, có nhân duyên, một 

đời, hai đời cho đến trăm ngàn đời, kiếp bắt đầu, kiếp chấm dứt, ta sinh ở 

trongchúng  sinh  kia,  có  họ  như  vậy,  tên  như  vậy,  uống  ăn  ,  khổ  vui;  thọ 

mạng dài ngắn như vậy, chết nơi kia sinh nơi đây, chết nơi đây lại sinh nơi 

đây;  sinh  nơi  đây  có  họ  tên,  ăn  uống,  khổ  vui,  thọ  mạng  dài  ngắn  cũng 

như vậy. 

Lực chín: Phật có thiên nhãn thanh tịnh quá hơn các mắt chư thiên, thấy 

chúng sinh khi sinh khi chết, đẹp đẽ, xấu xí, hoặc lớn hoặc nhỏ, hoặc đọa 

ác  đạo,  hoặc  đọa  thiện  đạo,  nghiệp  nhân  duyên  thọ  báo  như  vậy.  Các 

chúng sinh ấy thành tựu ác thân nghiệp, thành tựu ác khẩu nghiệp, thành 

tựu ác ý nghiệp, hủy báng Thánh nhân; vì nghiệp nhân tiếp thụ các tà kiến, 

nên  khi  thân  hoại  mạng  chung,  sinh  trong  địa  ngục;  các  chúng  sinh  ấy 

thành tựu thiện thân nghiệp, thành tựu thiện khẩu nghiệp, thành tựu thiện 

ý nghiệp, không hủy báng thánh nhân, vì nghiệp nhân tiếp thụ chánh kiến, 

nên khi thân hoại mạng chung, vào thiện đạo, sinh cõi trời. 

Lực mười: Phật như thật biết các lậu đã hết nên tâm vô lậu giải thoát, tuệ 

vô  lậu  giải  thoát,  tự  chứng  tri,  nhập  vào  pháp  ấy  ngay  trong  hiện  tại  biết 

rằng: Ta sinh tử đã  tận, phạm  hạnh đã  lập, từ đời  nay  không còn có  đời 

sau. Tu bồ đề! Ấy gọi là tướng Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát, vì không thể 

có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa là bốn không sợ. Những gì là 

bốn? 

Vô uý một: Phật nói thành thật rằng: Ta là người Nhất thiết chánh trí, nếu 

có Sa môn, Bà la môn, hoặc trời, hoặc ma, hoặc Phạm thiên, hoặc còn các 

chúng khác như thật nạn rằng: Pháp  ấy Như Lai không biết, thì cho đến 

Ta  cũng  không  thấy  mảy  may  dấu  hiệu  sợ  hãi.  Vì  vậy  Ta  được  an  ổn, 

được  không  sợ  hãi,  an  trú  chỗ  Thánh  chúa,  ở  giữa  đại  chúng  cất  tiếng 

rống Sư tử, chuyển Phạm luân mà các Sa môn, Bà la môn, hoặc trời, hoặc 

ma, hoặc Phạm thiên, hoặc các chúng khác thật không thể chuyển được. 

Vô uý hai: Phật nói lời thành thật rằng: Ta đã dứt sạch hết thảy lậu hoặc, 

nếu  có  Sa  môn,  Bà  la  môn,  hoặc  trời,  hoặc  ma,  hoặc  Phạm  thiên,  hoặc 

các chúng khác, như thật nạn rằng: Lậu hoặc ấy Như Lai không sạch hết, 

thời cho đến  

Ta  chẳng  thấy  mảy  may  dấu  hiệu  sợ  hãi;  vì  vậy  Ta  được  an  ổn,  được 

không sợ hãi, an trú chỗ Thánh chúa, ở giữa đại chúng cất tiếng rống Sư 

tử,  chuyển  Phạm  luân  mà  các  sa  môn,  Bà  la  môn,  hoặc  trời,  hoặc  ma, 

hoặc Phạm thiên hoặc các chúng khác không thể chuyển được. 

Vô uý ba: Phật nói lời thành thật rằng: Ta nói pháp chướng đạo, nếu có Sa 

môn,  Bà  la  môn,  hoặc  trời,  hoặc  ma,  hoặc  Phạm  thiên,  hoặc  còn  có  các 

chúng khác như thật nạn rằng: Lãnh thọ pháp ấy không chướng đạo, thì 

cho đến Ta không thấy mảy may dấu hiệu sợ hãi. Vì vậy Ta được an ổn, 

được  không  sợ  hãi,  an  trú  chỗ  Thánh  chúa,  ở  giữa  đại  chúng  cất  tiếng 

rống Sư tử, chuyển Phạm luân mà các Sa môn, Bà la môn, hoặc trời, hoặc 

ma, hoặc Phạm thiên, hoặc các chúng khác thật không thể chuyển được. 

Vô uý bốn: Phật nói lời thành thật rằng: Thánh đạo Ta nói, có thể đưa ra 

khỏi thế gian, thực hành theo đó sẽ được hết khổ. Nếu có Sa môn, Bà la 

môn, hoặc trời, hoặc ma, hoặc Phạm thiên, hoặc có các chúng khác như 

thật nạn rằng: Ðạo ấy không thể đưa ra khỏi thế gian, không thể hết khổ, 

thì  cho  đến  Ta  không  thấy  có  mảy  may  dấu  hiệu  sợ  hãi;  vì  vậy  nên  ta 

được an ổn, được không sợ hãi, an trú chỗ Thánh chúa, ở giữa đại chúng 

cất tiếng rống Sư tử, chuyển Phạm luân mà các Sa môn, Bà la môn, hoặc 

trời,  hoặc  ma,  hoặc  Phạm  thiên,  hoặc  các  chúng  khác  thật  không  thể 

chuyển được. Ấy gọi là tướng Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát, vì không thể 

có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát Ðại thừa là bốn trí vô ngại. Những gì là 

bốn? Nghĩa vô ngại, pháp vô ngại, từ vô ngại, lạc thuyết vô ngại. Tu bồ đề! 

Ấy gọi là tướng Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát, vì không thể có được. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  Ðại  thừa  là  mười  tám  pháp  không 

chung.  Những  gì  là  mười  tám?  1.  Thân  chư  Phật  không  lỗi.  2.  Miệng 

không lỗi. 3. Niệm không lỗi. 4. Không có dị tướng. 5 . Không có tâm bất 

định. 6.  Không có tâm không biết  đã bỏ. 7. Dục không  giảm. 8. Tinh tấn 

không  giảm.  9.  Niệm  không  giảm.  10.  Tuệ  không  giảm.  11.  Giải  thoát 

không  giảm.  12.  Giải  thoát  tri  kiến  không  giảm.  13.  Hết  thảy  thân  nghiệp 

hành theo trí tuệ. 14. Hết thảy khẩu nghiệp hành theo trí tuệ. 15. Hết thảy 

ý nghiệp hành theo trí tuệ. 16. Trí tuệ biết thấy đời quá khứ không chướng 

ngại. 17. Trí tuệ biết đời vị lai không chướng ngại. 18. Trí tuệ biết thấy đời 

hiện tại không chướng ngại. Tu bồ đề! Ấy gọi là tướng Ðại thừa của Bồ tát 

ma ha tát, vì không thể có được  (Một đoạn dài gồm 1308 chữ ở trên đến 

 đây ngưng).  

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  Ðại  thừa  là  tự  đẳng,  ngữ  đẳng,  các 

chữ nhập môn. Những gì là tự đẳng, ngữ đẳng, các chữ nhập môn? Môn 

chữ A, vì hết thảy pháp ban đầu chẳng sinh; môn chữ Ra, vì hết thảy pháp 

lìa cấu uế; môn chữ Ba, vì hết thảy pháp đệ nhất nghĩa; môn chữ Già, vì 

hết thảy pháp trọn không thể có được, hết thảy pháp không cuối hết không 

mới  sinh;  môn  chữ  Na,  vì  các  pháp  lìa  danh,  tánh  tướng  chẳng  được 

chẳng mất; môn chữ La, vì các pháp vượt thế gian, cũng là nhân của thọ 

chi  (trong  12  chi  nhân  duyên)  diệt;  môn  chữ  Ðà,  vì  các  pháp  thiện  tâm 

sinh, cũng là tướng bố thí; môn chữ Bà, vì các pháp chữ Bà lìa; môn chữ 

Ðồ, vì các pháp chữ Ðồ thanh tịnh; môn chữ Sa, vì các pháp vương, tánh 

sáu tự tại thanh tịnh; môn chữ Hòa, vì đường ngữ ngôn vào các pháp dứt, 

môn chữ Ða, vì vào các pháp như như bất động; môn chữ Dạ, vì vào các 

pháp như thật bất sinh; môn chữ Tra, vì vào các pháp chế phục không thể 

có được; môn chữ Ca, vì vào các pháp, tác giả không thể có được; môn 

chữ Ta, vì lúc vào các pháp không thể có được, vì các pháp chưa chuyển 

vậy; môn chữ Ma, vì vào các pháp, ngã sở không thể có được; môn chữ 

Già,  vì  vào  các  pháp,  đi  không  thể  có  được;  môn  chữ  Tha,  vì  vào  các 

pháp, xứ sở không thể có được; môn chữ Xà, vì vào các pháp, sinh không 

thể  có  được;  môn  chữ  Bá,  vì  vào  các  pháp,  chữ  Bá  không  thể  có  được; 

môn  chữ  Ðà,  vì  vào  các  pháp,  tánh  không  thể  có  được;  môn  chữ  Xa,  vì 

vào các pháp, định không thể có được; môn chữ Khư, vì vào các pháp, hư 

không thể có được; môn chữ Xoa, vì vào các pháp, tận diệt không thể có 

được; môn chữ Sĩ, vì vào các pháp, có không thể có được. Môn chữ Nhã, 

vì  vào  các  pháp,  trí  không  thể  có  được;  môn  chữ  Tha,  vì  vào  các  pháp, 

chữ  Tha  không  thể  có  được;  môn  chữ  Bà,  vì  vào  các  pháp,  phá  hoại 

không thể có được; môn chữ Xa, vì vào các pháp, dục không thể có được, 

vì năm uẩn như bóng cũng không thể có được; môn chữ Ma, vì vào các 

pháp,  chữ  Ma  không  thể  có  được;  môn  chữ  Hỏa,  vì  vào  các  pháp,  kêu 

không  thể  có  được;  môn  chữ  Ta,  vì  vào  các  pháp,  chữ  Ta  không  thể  có 

được;  môn chữ  Già, vì  vào  các pháp,  hậu không thể  có  được; môn  chữ 

Thá, vì vào các pháp xứ sở không thể có được; môn chữ Noa, vì vào các 

pháp, không đến không đi, không đứng, không ngồi, không nằm; môn chữ 

Phả,  vì  vào  các  pháp,  biên  không  thể  có  được;  môn  chữ  Ca,  vì  vào  các 

pháp,  tụ  không  thể  có  được;  môn  chữ  Ta,  vì  vào  các  pháp,  chữ  Tỉnh 

không  thể  có  được;  môn  chữ  Giá,  vì  vào  các  pháp,  hành  không  thể  có 

được; môn chữ Trá, vì vào các pháp, khu sử không thể có được; môn chữ 

Ðồ,  vì  vào  chỗ  biên  tế  cùng  cực  các  pháp,  không  cuối  không  sinh.  Quá 

chữ  Ðồ,  không  còn  có  chữ  để  có  thể  nói,  vì  sao?  vì  không  còn  chữ,  các 

chữ vô ngại vô danh, cũng không diệt, cũng không thể nói, không thể chỉ 

bày, không thể thấy, không thể chép. 

Tu bồ đề! Nên biết các pháp như hư không. Tu bồ đề! Ấy gọi là môn Ðà la 

ni, đó là nghĩa chữ A. Nếu Bồ tát ma ha tát với các tự môn ấy, ấn cái ấn 

chữ  A,  hoặc  nghe,  hoặc  lãnh  thọ,  hoặc  tụng,  hoặc  đọc,  hoặc  trì,  hoặc  vì 

người khác nói, biết như vậy, sẽ được hai mươi công đức. Những gì là hai 

mươi? Ðược biết nhớ mạnh, được tàm quí, được tâm kiên  cố, được chỉ 

thú của Kinh, được trí tuệ, được vui nói vô ngại, dễ được các môn Ðà la ni 

khác,  được  tâm  không  nghi  hối,  được  nghe  lành  không  mừng,  nghe  ác 

không  giận,  được  không  cao  không  hạ,  trụ  tâm  không  thêm  bớt,  được 

khôn khéo biết ngôn ngữ của chúng sinh, được khéo phân biệt năm uẩn, 

mười hai nhập, mười tám giới, mười hai nhân duyên, bốn duyên, bốn đế, 

được khéo phân biệt các căn lợi độn của chúng sinh, được khéo biết tâm 

người  khác,  được  khéo  phân  biệt  thời  tiết  ngày  tháng  năm,  được  khéo 

phân  biệt  thiên  nhĩ  thông,  được  khéo  phân  biệt  túc  mạng  thông,  được 

khéo phân biệt sinh tử thông, được khéo nói phải đạo lý chẳng phải đạo lý, 

được khéo biết thân oai nghi qua lại, ngồi dậy v.v... 

Tu bồ đề! Các môn Ðà la ni, môn chữ A ấy v.v... ấy gọi là tướng Ðại thừa 

của Bồ tát ma ha tát, vì không thể có được. 

LUẬN: Tự đẳng, ngữ đẳng là Ðà la ni đối với các chữ bình đẳng không có 

yêu ghét. 

Lại, các chữ ấy khi nhân duyên chưa hội hợp cũng không có, hiện tại cũng 

không có, chỉ ở trong tâm ta, tôi, tâm giác quán ức tưởng phân biệt nói ra, 

ấy là tâm tán loạn nói, không thấy sự thật; như trước bị gió làm lay động 

thời  trông  không  thấy  gì.  Chữ  đẳng  là  cùng  với  rốt  ráo,  Niết  bàn  đồng 

đẳng. Bồ tát dùng Ðà la ni ấy, đối với hết thảy pháp, thông đạt vô ngại; ấy 

gọi là tự đẳng, ngữ đẳng. 

Hỏi: Nếu lược nói thời có năm trăm môn Ðà la ni, nếu nói rộng thời có vô 

lượng môn Ðà la ni, sao nay nói tự đẳng Ðà la ni là cửa ban đầu của các 

môn Ðà la ni? 

Ðáp: Trước nói một đại, thời biết các đại khác đều nói. Ðây là cửa ban đầu 

của các Ðà la ni, nói cửa ban đầu thời các cửa khác cũng nói. 

Lại nữa, các pháp Ðà la ni, đều phân biệt tự và ngữ mà sinh ra. Bốn mươi 

hai  mẫu  tự  (  Dvàcatvà-Rímsád-aksaramukha,  tức  42  mẫu  tự  tiếng  Phạn) 

là căn bản của hết thảy chữ, nhân chữ có lời, nhân lời có danh, nhân danh 

có nghĩa. Bồ tát hoặc nghe chữ, nhân chữ cho đến hiểu được nghĩa nó. 

Chữ ấy, bắt đầu là chữ A, cuối cùng là chữ Ðồ, ở giữa có 40 chữ. Bồ tát 

được tự Ðà la ni ấy, nếu nghe chữ A trong hết thảy lời, liền theo nghĩa nó 

là hết thảy pháp từ sơ thỉ lại tướng chẳng sinh. 

A đề, Trung Hoa dịch là Sơ; A nậu ba đà Trung Hoa dịch là Bất sinh, nếu 

nghe  chữ  La  liền  theo  nghĩa  biết  hết  thảy  pháp  lìa  tướng  cấu  uế.  La  xà, 

Trung Hoa dịch là Cấu, nếu nghe chữ Ba liền biết hết thảy pháp vào trong 

đệ nhất nghĩa. Ba la Mạt đà, Trung Hoa dịch là Ðệ nhất nghĩa, nếu nghe 

chữ Giá liền biết hết thảy các hành đều chẳng phải hành. Giá lê dạ, Trung 

Hoa dịch là Hành, nếu nghe  chữ  Na, liền biết hết thảy pháp chẳng được 

chẳng mất; chẳng đến chẳng đi. Na, Trung Hoa dịch là Bất, nếu nghe chữ 

La, liền biết hết thảy pháp lìa tướng khinh trọng. La-cầu, Trung Hoa dịch là 

Khinh, nếu nghe chữ Ðà, liền biết hết thảy pháp tướng lành. Ðà ma Trung 

Hoa  dịch  là  Thiện,  nếu  nghe  chữ  Bà,  liền  biết  hết  thảy  pháp  không  trói 

không  mở.  Bà  đà,  Trung  Hoa  dịch  là  Phược,  nếu  nghe  chữ  Ðồ,  liền  biết 

hết  thảy  pháp  tướng  không  nóng.  Nam  Thiên  Trúc  gọi  là  Ðồ  xà  năng, 

Trung Hoa dịch là Bất nhiệt, nếu nghe chữ Sa, liền biết thân người có sáu 

chủng tướng. Sa, Trung Hoa dịch là Lục, nếu như chữ  Hòa,  liền biết hết 

thảy pháp lìa tướng ngữ ngôn. Hòa ba-tha, Trung Hoa dịch là Ngữ ngôn, 

nếu  nghe  chữ  Ða,  liền  biết  các  pháp  ở  trong  như  như  bất  động.  Ða-tha, 

Trung Hoa dịch là Như, nếu nghe chữ Dạ, liền biết các pháp vào trong thật 

tướng bất sinh bất diệt. Dạ tha bạt, Trung Hoa dịch là Thật, nếu nghe chữ 

Tra, liền biết các pháp tướng không chướng ngại. Trà-bà, Trung Hoa dịch 

là Chướng ngại, nếu nghe chữ Ca, liền biết trong các pháp không có tác 

giả.  Ca-la-ca,  Trung  Hoa  dịch  là  Tác  giả,  nếu  nghe  chữ  Bà,  liền  biết  các 

pháp  hết thảy chủng không thể có  được. Tát-bà, Trung Hoa  dịch là  Nhất 

thiết, nếu nghe chữ Ma, liền biết các pháp lìa ngã sở. Ma ma ca la, Trung 

Hoa dịch là ngã sở, nếu nghe chữ Già, liền biết các pháp cùng để không 

thể có được. Già đà, Trung Hoa dịch là Ðể (đáy), nếu nghe chữ Tha, liền 

biết bốn câu “Như khứ” không thể có được. Ða tha A già đà (Tathagatha), 

Trung Hoa dịch là Như khứ, nếu nghe chữ Xà, liền biết các pháp sinh già 

không thể có được. Xà đề xà la, Trung Hoa dịch là Sinh lão, nếu nghe chữ 

Thấp  ba,  liền  biết  các  pháp  đều  không  thể  có  được.  Như  chữ  Thấp  ba 

không thể có được, chữ Thấp ba vô nghĩa nên không giải thích, nếu nghe 

chữ Ðà, liền biết các pháp, pháp tánh không thể có được.  Ðà ma, Trung 

Hoa dịch là Pháp, nếu nghe chữ Xa, liền biết các pháp tướng tịch diệt. Xa 

da, Trung Hoa dịch là Tịch diệt, nếu nghe chữ Khư, liền biết các pháp hư 

không  không  thể  có  được.  Khư  già,  Trung  Hoa  dịch  là  Hư  không,  nếu 

nghe chữ Xoa, liền biết các pháp tướng tận diệt không thể có được. Xoa 

gia,  Trung  Hoa  dịch  là  Tận,  nếu  nghe  chữ  Sĩ,  liền  biết  biên  tế  các  pháp 

được lợi gì. Ca sĩ độ cầu na, Trung Hoa dịch là việc ấy được lợi gì, nếu 

nghe  chữ  Nhã,  liền  biết  trong  các  pháp  không  có  tướng  Trí.  Nhã-na 

(Prana),  Trung  Hoa  dịch  là  Trí,  nếu  nghe  chữ  Tha,  liền  biết  các  pháp 

tướng nghĩa không thể có được. A-lợi-tha, Trung Hoa dịch là Nghĩa, nếu 

nghe chữ  Bà, liền biết các pháp tướng không thể phá được. Bà già, Trung 

Hoa dịch là Phá, nếu nghe chữ Xa, liền biết các pháp không đi đâu. Già xa 

đề,  Trung  Hoa  dịch  là  Khứ,  nếu  nghe  chữ  Thấp  Ma,  liền  biết  các  pháp 

Kiên  cố  như  đá  Kim  cương.  A  thấp  ma,  Trung  Hoa  dịch  là  Thạch,  nếu 

nghe  chữ Hỏa, liền  biết các pháp  không có tướng âm thanh. Hỏa  bà  dạ, 

Trung Hoa dịch là Hoán lai (kêu lại), nếu nghe chữ Ta, liền biết tướng các 

pháp không xan tham không thí xả. Mạt ta la, Trung Hoa dịch là Xan, nếu 

nghe  chữ  Già,  liền  biết  các  pháp  không  dày  không  mỏng.  Già  na,  Trung 

Hoa dịch là Hậu (dày), nếu nghe chữ Thá, liền biết các pháp không có trú 

xứ.  Nam  Thiên  Trúc  gọi  là  Thá  na,  Trung  Hoa  dịch  là  Xứ,  nếu  nghe  chữ 

Noa,  liền  biết  các  pháp  và  chúng  sinh  không  đến  không  đi,  không  ngồi 

không  nằm,  không  đứng  không  dậy;  vì  chúng  sinh  không,  pháp  không. 

Nam Thiên Trúc gọi là Noa, Trung Hoa dịch là Bất, nếu nghe chữ Phả, liền 

biết các pháp nhân quả không. Phả la, Trung Hoa dịch là Quả, nếu nghe 

chữ Ca, liền biết năm uẩn không thể có được. Ca đại, Trung Hoa dịch là 

Chúng (uẩn), nếu nghe chữ Ta, liền biết chữ Ta là không. Các pháp cũng 

vậy; nếu nghe chữ Giá, liền biết các pháp tướng không động. Giá la địa, 

Trung Hoa dịch là Ðộng, nếu nghe chữ Tra, liền biết các pháp bờ này bờ 

kia không thể có được. Ða la, Trung Hoa dịch là Ngạn, nếu nghe chữ Ðồ, 

liền biết các pháp chắc chắn không thể có được. Ba-đồ, Trung Hoa dịch là 

Tất (chắc chắn). Ngoài chữ Ðồ, không còn có chữ, nếu có là chi phái của 

24 chữ, chữ này thường ở thế gian, vì tương tợ tương tục, vì vào hết thảy 

ngôn  ngữ  vô  ngại.  Như  quốc  thổ  với  quốc  thổ  bầt  đông,  không  có  danh 

xưng  nhất  định,  nên  nói  là  vô  danh.  Nghe  xong  liền  tận  diệt,  nên  nói  là 

Diệt. Các pháp ở nơi pháp tánh, đều không thể có được huống gì có chữ 

để nói. Các pháp vì không có ức tưởng phân biệt nên không thể chỉ bày. 

Trước tiên ý nghiệp phân biệt nên có khẩu nghiệp, nhân khẩu nghiệp nên 

thân nghiệp viết thành chữ, chữ là sắc pháp, hoặc mắt thấy, hoặc tai nghe, 

chúng sinh cưỡng gọi là chữ. Không có nhân duyên, vì thế nên không thể 

thấy,  không  thể  viết.  Các  pháp  thường  không,  như  tướng  hư  không, 

huống gì chữ nói xong liền mất. Văn tự Ðà la ni ấy là cửa của các Ðà la ni. 

Hỏi: Biết nhân duyên của môn Ðà la ni  ấy  có thể được  vô lượng  vô biên 

công đức, cớ sao chỉ nói 20 công đức? 

Ðáp: Phật  cũng  thường  nói  các  vô  lượng  vô  biên  công  đức  khác,  vì  sợ 

phế bỏ việc nói Bát nhã ba la mật nên chỉ lược nói 20 công đức. 

Người  được  thức  niệm  mạnh là  Bồ  tát  được  Ðà  la  ni  ấy  thường  quán 

tướng các chữ, tu tập ức niệm nên được thức niệm mạnh. 

Người được tàm quí là nhóm các pháp lành, chán các pháp ác, nên sinh 

đại tàm quí. 

Người  tâm  được  kiên  cố là  nhóm  các  phước  đức  trí  tuệ  nên  tâm  được 

kiên cố như Kim cương, cho đến dù ở trong địa ngục A tỳ còn không thối 

mất Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, huống gì gặp các khổ khác. 

Người được chỉ thú của Kinh là biết Phật có năm thứ phương tiện thuyết 

pháp, nên gọi là được chỉ thú của Kinh. Một là Phật biết các cách thuyết 

pháp. Hai là Phật biết vì việc gì nên nói. Ba là Phật biết vì phương tiện nên 

nói. Bốn là Phật biết chỉ bày lý thú nên nói. Năm là Phật biết vì tâm đại bi 

nên nói. 

Người được trí tuệ là Bồ tát nhân Ðà la ni ấy, phân biệt phá tán các chữ, 

ngôn  ngữ  cũng  không,  ngôn  ngữ  không  nên  danh  cũng  không,  danh 

không nên nghĩa cũng không, được rốt ráo không tức là Bát nhã ba la mật. 

Ðược trí tuệ vui nói là đã được trí tuệ rốt ráo thanh tịnh vô ngại như vậy, vì 

tâm đại bi và  vì bản nguyện độ chúng sinh nên vui nói không ngại. 

Dễ được Ðà la ni là thí như chẻ tre, mắt đầu đã chẻ thời các mắt khác đều 

dễ chẻ. Bồ tát cũng  như  vậy được  văn tự Ðà la ni  ấy tự nhiên được các 

Ðà la ni khác. 

Ðược tâm không nghi hối là vào trong thật tướng các pháp, tuy chưa được 

Nhất thiết trí tuệ mà đối với trong hết thảy pháp thâm sâu, không nghi hối. 

Ðược  nghe  thiện  không  mừng  nghe  ác  không  giận là  phân  biệt  mỗi  mỗi 

các  thứ  không  tán  thán,  không  hủy  báng  nên  nghe  thiện  không  mừng, 

nghe ác không giận. 

Ðược không cao không hạ là đã dứt hết yêu ghét. 

Ðược khéo léo biết ngôn ngữ chúng sinh là được Tam muội biết hết thảy 

ngôn ngữ của chúng sinh. 

Ðược khéo léo phân biệt năm uẩn, mười hai nhập, mười tám giới, mười 

hai nhân duyên, bốn duyên, bốn đế là nghĩa năm uẩn v.v... như trước đã 

nói. 

Ðược khéo léo phân biệt các chúng sinh có căn lợi độn, được khéo biết 

tâm nười khác, thiên nhĩ, túc mạng, khéo nói có lẽ ấy, không có lẽ ấy là 

như trong mười lực đã nói. 

Ðược khéo biết qua lại ngồi dậy v.v... là như đã nói trong đoạn A bệ bạt trí. 

Ðược  khéo  léo  phân  biệt  thời  tiết  ngày  tháng  năm là  ngày  từ  sớm  đến 

sớm,  phần  đầu,  phần  giữa,  phần  cuối,  đêm  cũng  có  ba  phần.  Một  ngày 

một  đêm  có  30  giờ.  Xuân  phân,  thu  phân  thì  15  giờ  thuộc  ngày,  15  giờ 

thuộc  đêm.  Các  giờ  khác  thì  hoặc  thêm  hoặc  bớt.  Ðến  tháng  5,  ngày  18 

giờ, đêm 12 giớ. Ðến tháng 11, đêm 18 giờ, ngày 12 giờ. Một tháng hoặc 

có  30  ngày,  hoặc  30  ngày  rưỡi,  hoặc  29  ngày,  hoặc  27  ngày  rưỡi.  Có  4 

loại tháng là tháng của mặt trời, tháng của thế gian, tháng của mặt trăng, 

tháng của tinh tú. Tháng của mặt trời có 30 ngày rưỡi, tháng của thế gian 

có 30 ngày, tháng của mặt trăng có 29 ngáy, thêm 30 của 62 phân, tháng 

của tinh tú là 27 ngày thêm 21 của 69 phân. Tháng nhuận là từ giữa tháng 

của  mặt  trời  và  tháng  của  thế  gian  xuất  ra,  ấy  gọi  là  13  tháng,  hoặc  12 

tháng, hoặc 13 tháng gọi là một năm. Mỗi năm có 366 ngày, giáp một vòng 

thì trở lại ban đầu. Bồ tát biết từng phân giờ trong mỗi ngày, phần trước đã 

qua, phần sau chưa sinh, phần giữa không có ngưng trụ, không có tướng 

để có thể thủ đắc. Nhật phần trống không, không có gì; khi đến ngày 30 thì 

29 ngày đã diệt, làm sao hòa hợp thành tháng; tháng không có thì làm sao 

hòa  hợp  thành  năm.  Vì  vậy  nên  Phật  nói  pháp  thế  gian  như  huyễn  như 

mộng, chỉ là pháp dối tâm. Bồ tát biết được ngày tháng năm hòa hợp của 

thế gian, biết được phá tán không có gì, ấy gọi là khéo phân biệt. 

Các thứ phân biệt như vậy, gọi là tướng Ðại thừa của Bồ tát ma ha tát. 

( Hết cuốn 48 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 49 

GIẢI THÍCH: PHẨM PHÁT THÚ THỨ 20 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần 2, Phẩm Tu Trị Ðịa thứ 18) 

KINH: Phật bảo Tu bồ đề: Ông hỏi thế nào là Bồ tát ma ha tát thú hướng 

Ðại thừa ư? 

Tu  bồ  đề!  Nếu  Bồ  tát  ma  ha  tát  khi  tu  hành  sáu  Ba  la  mật,  từ  một  địa  vị 

đến một địa vị, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát thú hướng Ðại thừa. 

Tu bồ đề bạch Phật: Bạch đức Thế tôn! Thế nào là Bồ tát ma ha tát từ một 

địa vị đến một địa vị? 

Phật bảo: Bồ tát ma ha tát biết hết thảy pháp không có tướng đến đi, cũng 

không có pháp hoặc đến hoặc đi, hoặc đến hoặc không đến, vì tướng các 

pháp chẳng diệt.  Bồ tát ma ha tát ở các địa vị không niệm không suy nghĩ 

mà tu trị địa nghiệp, cũng không thấy địa. 

Thế nào là Bồ tát ma ha tát trị địa nghiệp? Bồ tát ma ha tát lúc trú ở Sơ địa 

tu mười việc: 1. Thâm tâm kiên cố, vì là không thể có được. 2. Tâm bình 

đẳng đối với hết thảy chúng sinh, vì tướng chúng sinh không thể có được. 

3. Tâm xả, vì người cho người nhận không thể có được. 4. Thân cận thiện 

tri  thức,  cũng  chẳng  tự  cao.  5.  Cầu  pháp,  vì  hết  thảy  pháp  không  thể  có 

được. 6. Thường xuất gia, vì nhà không thể có được. 7. Thọ vui thân Phật, 

vì tướng hảo không thể có được. 8. Diễn xuất pháp giáo, vì các pháp phân 

biệt không thể có được. 9. Phá kiêu mạn, vì sinh tuệ không thể có được. 

10. Thật ngữ, vì các ngôn ngữ không thể có được. Bồ tát ma ha tát trú ở 

trong Sơ địa như vậy, tu sửa mười việc trị địa nghiệp. 

Lại nữa, Tu bồ đề!  Bồ tát ma ha tát trú  ở trong địa thứ hai,  thường niệm 

tám pháp: 1. Giới thanh tịnh. 2. Biết ân, báo ân. 3. Trú lực nhẫn nhục. 4. 

Thọ  hoan  hỷ.  5.  Không  bỏ  hết  thảy  chúng  sinh.  6.  Vào  tâm  đại  bi.  7.  Tin 

thầy,cung kính hỏi han, lãnh thọ. 8. Siêng cầu các Ba la mật. Tu bồ đề! Ấy 

gọi là Bồ tát ma ha tát trú ở địa thứ hai phải đầy đủ tám pháp. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú ở địa thứ ba tu năm pháp: 1. Học 

hỏi  nhiều,  không  chán  đủ.  2.  Thí  pháp  thanh  tịnh,  cũng  không  tự  cao.  3. 

Trang nghiêm Phật quốc độ, cũng không tự cao. 4. Chịu vô lượng cần khổ 

ở thế gian không lấy làm chán. 5. Ở chỗ tàm quý. Tu bồ đề! Ấy gọi là Bồ 

tát ma ha tát trú trong địa thứ ba phải đầy đủ năm pháp. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  trú  trong  địa  thứ  tư  phải  thọ  hành 

không  bỏ  mười  pháp:  1.  Không  bỏ  trú  xứ  A  lan  nhã  (chỗ  tịch  tịnh)  2.  Ít 

muốn. 3. Biết đủ. 4. Không bỏ công đức tu hạnh đầu đà. 5. Không bỏ giới. 

6. Gớm ghét các dục. 7. Nhàm chám tâm thế gian. 8. Bỏ tất cả sở hữu. 9. 

Tâm không hư mất. 10. Không tiếc hết thảy tài vật. Tu bồ đề! Ấy gọi là Bồ 

tát ma ha tát trú ở địa thứ tư không bỏ mười pháp. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  ma  ha  tát  trú  ở  địa  thứ  năm,  xa  lìa  mười  hai 

pháp: 1. Xa lìa kẻ bạch y thân thuộc. 2. Xa lìa Tỳ kheo ni. 3. Xa lìa sự xan 

tiếc nhà người khác. 4. Xa lìa đàm thuyết vô ích. 5. Xa lìa giận hờn. 6. Xa 

lìa tự đại. 7. Xa lìa miệt thị người. 8. Xa lìa mười nghiệp đạo bất thiện. 9. 

Xa lìa đại kiêu mạn. 10. Xa lìa tự ý thọ dụng. 11. Xa lìa điên đảo. 12. Xa lìa 

dâm nộ si. Tu bồ đề! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát trú trong địa thứ năm xa lìa 

mười hai việc. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú trong địa thứ sáu nên đầy đủ sáu 

pháp  Ba  la  mật,  lại  có  sáu  pháp  không  nên  làm:  1.  Không  khởi  ý  làm 

Thanh văn, Bích chi Phật. 2. Bố thí không nên sinh tâm ưu lo. 3. Thấy có 

người đến xin tâm không thối mất. 4, Vật sở hữu đem bố thí. 5. Sau khi bố 

thí tâm không ăn năn. 6. Không nghi pháp thâm sâu. Tu bồ đề! Ấy gọi là 

Bồ tát ma ha tát trú trong địa thứ 6 nên đầy đủ sáu pháp, xa lìa sáu pháp. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú trong địa thứ bảy không chấp trước 

20  pháp:  1.  Không  chấp  trước  ngã.  2.  Không  chấp  trước  chúng  sinh.  3. 

Không  chấp  trước  mạng  sống.  4.  Không  chấp  trước  chúng  số,  cho  đến 

không  chấp  trước  kẻ  biết,  kẻ  thấy.  5.  Không  chấp  trước  đoạn  kiến.  6. 

Không chấp trước thường kiến. 7. Không nên làm tướng vẽ. 8. Không nên 

chấp tác nhân. 9. Không chấp trước danh sắc. 10. Không chấp trước năm 

uẩn. 11. Không chấp trước mười tám giới. 12. Không chấp trước mười hai 

nhập.  13.  Không  chấp  trước  ba  cõi.  14.  Không  làm  chỗ  chấp  trước.  15. 

Không  làm  chỗ  kỳ  hạn.  16.  Không  làm  chỗ  dựa  nương.  17.  Không  chấp 

trước ý kiến nương Phật. 18. Không chấp trước ý kiến nương Pháp. 19. 

Không chấp trước ý kiến nương Tăng. 20. Không chấp trước ý kiến nương 

Giới;  ấy  là  hai  mươi  pháp  không  nên  chấp  trước.  ( Hai  mươi  thứ  không 

 chấp trước này, ở Kinh Ðại Bát nhã ghi: 1. Xa lìa chấp ngã cho đến chấp 

 kẻ thấy. 2. Xa lìa chấp đoạn. 3. Xa lìa chấp thường. 4. Xa lìa chấp tướng. 

 5. Xa lìa chấp kiến. 6. Xa lìa chấp danh sắc. 7. Xa lìa chấp uẩn. 8. Xa lìa 

 chấp xứ. 9. Xa lìa chấp giới. 10. Xa lìa chấp bốn đế. 11. Xa lìa chấp duyên 

 khởi. 12. Xa lìa chấp trú trước ba cõi. 13. Xa lìa chấp hết thảy pháp. 14. Xa 

 lìa chấp tất cả pháp như lý, không như lý. 15. Xa lìa chấp nương Phật kiến. 

 16. Xa lía chấp nương pháp kiến. 17. Xa lìa chấp nương tăng kiến. 18. Xa 

 lìa  chấp  nương  giới  kiến.  19.  Xa  lìa  chấp  nương  không  kiến.  20.  Xa  lìa 

 chấp sự chán sợ không tánh – ND).  

Lại có 20 pháp nên đầy đủ: 1. Ðầy đủ không. 2. Chứng vô tướng. 3. Biết 

vô  tác.  4.  Ba  phần  thanh  tịnh.  5.  Ðầy  đủ  trí  từ  bi  đối  với  hết  thảy  chúng 

sinh. 6. Không niệm hết thảy chúng sinh. 7. Bình đẳng quán hết thảy pháp 

cũng không đắm trong đó. 8. Biết thật tướng các pháp, việc ấy cũng không 

nghĩ. 9. Pháp vô sinh nhẫn. 10. Trí vô sinh. 11. Nói các pháp một tướng. 

12.  Phá  tướng  phân  biệt.  13.  Chuyển  ức  tưởng.  14.  Chuyển  kiến.  15. 

Chuyển  phiền  não.  16.  Ðịa  bình  đẳng  định  tuệ.  17.  Ðiều  ý.  18.  Tâm  tịch 

diệt. 19. Trí thông suốt. 20. Không nhiễm ái. Tu bồ đế! ấy gọi là Bồ tát ma 

ha tát trú trong địa thứ bảy nên đầy đủ 20 pháp. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú trong địa thứ tám nên đầy đủ năm 

pháp,  là  thuận  nhập  vào  tâm  chúng  sinh,  dạo  chơi  các  thần  thông;  xem 

các nước Phật; như nước Phật được trông thấy mà tự trang nghiêm nước 

mình;  như  thật  quán  Phật  thân  mà  tự  trang  nghiêm  Phật  thân,  ấy  gọi  là 

đầy đủ năm pháp. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú trong địa thứ tám còn phải đầy đủ 

năm  pháp  là  biết  các  căn  cao  thấp;  làm  thanh  tịnh  nước  Phật;  vào  Tam 

muội  như  huyễn,  thường  vào  Tam  muội,  theo  thiện  căn  ứng  hợp  của 

chúng sinh mà thọ thân; Tu bồ đề, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát trú trong địa 

thứ tám đầy đủ năm pháp. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú trong địa thứ chín nên đầy đủ mười 

hai  pháp,  là  lãnh  thọ  phần  hóa  độ  trong  vô  biên  thế  giới,  Bồ  tát  có  được 

nguyện như vậy thời biết tiếng nói của trời, rồng, Dạ xoa, Càn thát bà mà 

vì họ  thuyết pháp,  ở trong thai thành tựu; sinh thành tựu;  nhà thành tựu; 

họ thành tựu; quyến thuộc thành tựu; xuất sinh thành tựu; xuất gia thành 

tựu;  trang  nghiêm  cây  Phật  (cây  giác  ngộ)  thành  tựu;  hết  thảy  các  công 

đức lành đầy đủ thành tựu. Tu bồ đề! Ấy gọi là Bồ tát ma ha tát trú trong 

địa thứ chín, nên đầy đủ mười hai pháp. 

Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú trong địa thứ mười, nên biết giống như Phật. 

Bấy giờ Tuệ mạng Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch Ðức Thế Tôn! Thế nào 

là Bồ tát ma ha tát tâm sâu xa tu trị địa nghiệp? 

Phật dạy: Bồ tát  ma ha tát tâm tương ưng  với nhất thiết chúng trí,  nhóm 

các căn lành, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát tâm sâu xa tu trị địa nghiệp. 

Thế nào là Bồ tát có tâm bình đẳng đối với chúng sinh? 

Phật  dạy:  Nếu  Bồ  tát  ma  ha  tát  tâm  tương  ưng  với  Trí  nhất  thiết  chủng, 

phát sinh bốn tâm vô lượng là từ, bi, hỷ, xả, ấy gọi là Bồ tát tâm bình đẳng 

đối với chúng sinh. 

Thế  nào  là  Bồ  tát  tu  bố  thí? 

Phật dạy: Bồ tát thí cho hết thảy chúng sinh không phân biệt, ấy gọi là tu 

bố thí. 

Thế nào là Bồ tát thân cận thiện tri thức? 

Phật dạy: Thường dạy trú vào trong Nhất thiết chủng trí, thiện tri thức như 

vậy, nên thân cận hỏi han lãnh thọ, cung kính cúng dường, ấy gọi là thân 

cận thiện tri thức. 

Thế  nào  là  Bồ  tát  cầu  pháp? 

Phật dạy: Nếu Bồ tát tâm tương ưng với Trí nhất thiết chủng mà cầu pháp, 

không rơi vào địa vị Thanh văn, Bích chi Phật, ấy gọi là cầu pháp. 

Thế  nào  là  Bồ  tát  thường  xuất  gia  trị  địa  nghiệp? 

Phật dạy:  Bồ tát đời đời không có tâm hỗn tạp  xuất gia trong Phật pháp, 

không ai làm chướng ngại được, ấy gọi là thường xuất gia trị địa nghiệp. 

Thế nào là Bồ tát ưa vui thân Phật trị địa nghiệp? 

Phật  dạy:  Nếu  Bồ  tát  thấy  thân  tướng  của  Phật  cho  đến  khi  chứng  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác trọn không lìa niệm Phật, ấy gọi là Bồ tát 

ưa vui thân Phật trị địa nghiệp. 

Thế nào là Bồ tát diễn xuất giáo pháp trị địa nghiệp? 

Phật dạy: Bồ tát hoặc lúc Phật còn tại thế, hoặc sau khi diệt độ, vì chúng 

sinh  thuyết  pháp,  đoạn  đầu,  đoạn  giữa,  đoạn  cuối  đều  lành,  diệu  nghĩa 

khéo nói, thanh tịnh thuần nhất, đầy đủ đó là Khế kinh cho đến Luận nghị, 

ấy gọi là diễn xuất giáo pháp trị địa nghiệp. 

Thế nào là Bồ tát phá kiêu mạn trị địa nghiệp? 

Phật dạy: Bồ tát do phá kiêu mạn nên không sinh vào nhà hạ tiện, ấy gọi 

là Bồ tát phá kiêu mạn trị địa nghiệp. 

Thế nào là Bồ tát thật ngữ trị địa nghiệp? 

Phật dạy: Bồ tát làm đúng như nói, ấy gọi là Bồ tát thật ngữ trị địa nghiệp. 

Ấy là Bồ tát ma ha tát trú trong Sơ địa tu hành mười việc trị địa nghiệp. 

LUẬN: Luận giả nói: Tu bồ đề trên kia hỏi Ðại thừa, Phật mỗi mỗi đáp rõ 

tướng Ðại thừa, trên lại hỏi phát thú Ðại thừa, nay đây đáp tướng phát thú 

Ðại thừa. Bồ tát ma ha tát nương Ðại thừa ấy, biết hết thảy pháp từ xưa lại 

đây chẳng đến chẳng đi, không động không phát, vì pháp tánh thường trú. 

Lại  vì tâm đại bi,  vì  Tinh tấn  ba la mật,  vì lực phương tiện nên lại tu các 

pháp  lành,  lại  cầu  chỗ  cao  thắng  mà  không  chấp  thủ  tướng  địa  vị,  cũng 

không thấy địa vị ấy. 

Hỏi: Nên đáp về phát thú Ðại thừa, cớ sao nói phát thú địa. 

Ðáp: Ðại thừa tức là địa, địa có mười phần. Từ Sơ địa đến Nhị địa gọi là 

phát thú; ví như cưỡi ngựa đi đến voi, bỏ ngựa cưỡi voi, cưỡi voi đi đến 

rồng, bỏ voi cưỡi rồng (phát thú nghĩa là phát xuất và đi đến- ND). 

Hỏi: Trong đây là mười địa nào? 

Ðáp: Ðịa có hai thứ: 1. Chỉ địa vị Bồ tát. 2. Ðịa vị chung, địa vị chung là từ 

Càn tuệ địa cho đến Phật địa. Chỉ riêng địa vị Bồ tát là Hoan hỷ địa, Ly cấu 

địa, Hữu quang địa, Tăng diệu địa, Nan thắng địa, Hiện tại địa, Thâm nhập 

địa, Bất động địa, Thiện tướng địa, Pháp vân địa ( Có chỗ ghi: Hoan hỷ địa, 

 Ly  cấu  địa,  Phát  quang  địa,Diệm  huệ  địa,  Nan  thắng  địa,  Hiện  tiền  địa, 

 Viễn ly địa, Bất động địa, Thiện tuệ địa, Pháp vân địa – ND). Tướng mười 

địa này như trong kinh Thập địa nói rộng. 

Bồ tát vào Sơ địa nên làm mười pháp, từ thâm tâm cho đến thật ngữ. Tu 

bồ  đề,  tuy  biết  mà  vì  dứt  cái  nghi  của  chúng  sinh  nên  hỏi  Thế  Tôn:  Thế 

nào là thâm tâm? Phật đáp: Tâm tương ưng với Trí nhất thiết chủng, nhóm 

các căn lành. 

Tâm Trí nhất thiết chủng là Bồ tát ma ha tát ban đầu phát tâm Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác, nguyện Ta trong đời vị lai sẽ làm Phật, tâm Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác ấy tức là tâm tương ưng với Trí nhất thiết 

chủng. 

Tương ưng là buộc tâm, nguyện ta sẽ làm Phật. Nếu Bồ tát lợi căn, nhóm 

nhiều phước đức, các phiền não mỏng, tội nghiệp quá khứ ít. Phát tâm tức 

thâm tâm. Thâm tâm vui sâu Phật đạo, đời đời tâm thế gian mỏng, ấy gọi 

là tâm tương ưng Trí nhất thiết chủng, làm hết thảy công đức, hoặc bố thí, 

hoặc  trì  giới,  hoặc  tu  định  v.v...  không  cầu  phước  lạc  đời  này  đời  sau, 

sống lâu an ổn, chỉ vì Trí nhất thiết chủng; ví như người xan tham, không 

có  nhân  duyên,  cho  đến  một  tiền  cũng  không  thí,  tham  tiếc  tích  tụ,  chỉ 

mong tăng trưởng.  Bồ tát cũng  như  vậy, phước đức hoặc nhiều hoặc ít, 

không hướng đến việc khác, chỉ tham tiếc tích tụ, hướng đến Trí nhất thiết 

chủng. 

Hỏi: Bồ  tát  ấy  chưa  biết  Trí  nhất  thiết  chủng,  không  được  mùi  vị  của  nó, 

làm sao có thể có được thâm tâm cầu Trí nhất thiết chủng? 

Ðáp: Tôi trước đã nói. Người ấy nếu lợi căn, các phiền não mỏng, phước 

đức thuần hậu, không ưa vui vẻ thế gian, tuy chưa nghe tán thán Ðại thừa, 

còn không ưa vui thế gian huống gì đã nghe. Như Ma ha Ca diếp cưới gái 

Kim sắc làm vợ, tâm chẳng ưa vui, xả bỏ xuất gia. Lại như con trưởng giả 

Gia  xá,  nửa  đêm  trông  thấy  bọn  thể  nữ  đều  giống  như  chết,  liền  bỏ  của 

báu  trị  giá  mười  vạn  lượng  vàng,  đi  chân  đến  bên  bờ  sông,  vượt  qua 

thẳng đến chồ Phật. Các quốc vương, quý nhân như vậy, người chán bỏ 

ngũ  dục  vô  số,  huống  gì  Bồ  tát  nghe  nói  mỗi  mỗi  nhân  duyên  công  đức 

Phật đạo, mà không tức thời phát tâm thâm nhập? Như trong phẩm Tát đà 

ba luân  ở sau, con  gái Trưởng giả nghe tán thán công đức  Phật, liền bỏ 

nhà đi đến chỗ Ðàm vô kiệt. 

Lại nữa, năm căn tín, tấn v.v... thành tựu thuần thục nên có thể được thâm 

tâm  ấy,  ví  như  tiểu  nhi,  năm  thức  nhãn  nhĩ  v.v...  vì  căn  chưa  thành  tựu 

nên không phân biệt được năm trần, không biết tốt xấu. Năm căn tín, tấn 

v.v... chưa thành tựu cũng như vậy. Không rõ thiện ác, không biết trói mở, 

ưa vui năm dục, chìm trong tà kiến. Năm căn tín tấn v.v... thành thục thời 

có  thể  phân  biệt  thiện  ác.  Còn  ưa  vui  mười  thiện  đạo,  pháp  Thanh  văn, 

huống gì đạo Vô thượng mà không tưởng niệm sâu xa. Bắt đầu phát tâm 

vô thượng đạo đã tối thượng ở trong thế gian huống gì khi đã thành tựu. 

Lại nữa, Bồ tát bắt đầu được mùi vị Bát nhã ba la mật nên có thể phát sinh 

thâm tâm; như người bị nhốt ở chỗ tối, qua khe nhỏ thấy ánh sáng, thời 

tâm sung sướng nhẩy nhót, nghĩ rằng: Tất cả mọi người đều chỉ cần thấy 

được ánh sáng. Như vậy, hân hoan ưa vui, liền sinh thâm tâm nhớ tới ánh 

sáng  ấy,  tìm  cách  thoát  ra  Bồ  tát  cũng  như  vậy,  vì  nhân  duyên  nghiệp 

trước mà bị nhốt trong ngục, mười hai nhập vô minh tối tăm, có thấy biết 

gì đều là hư vọng. Khi nghe Bát nhã ba la mật, được chút mùi vị, nhớ sâu 

Trí  nhất  thiết  chủng,  rằng  ta  sẽ  làm  sao  ra  khỏi  cái  ngục  sáu  thức  này, 

được giống như Phật, thánh nhân. 

Lại  nữa,  phát  tâm  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  tu  hành  theo 

nguyện, vì  vậy nên sinh thâm tâm. 

Thâm  tâm là  ưa  các  pháp  không  bằng  ưa  Trí  nhất  thiết  chủng,  yêu  hết 

thảy  chúng  sinh  không  bằng  yêu  Phật.  Lại  sâu  vào  tâm  bi,  lợi  ích  chúng 

sinh, như  vậy gọi là tướng thâm tâm. Sơ địa Bồ tát nên thường tu hành 

tâm ấy. 

Tâm bình đẳng đối với hết thảy chúng sinh là Bồ tát được thâm tâm ấy rồi, 

tâm bình đẳng đối với hết thảy chúng sinh, chúng sinh thường tình ưa cái 

mình  thân,  ghét  cái  mình  ghét.  Bồ  tát  được  thâm  tâm  nên  người  oán  kẻ 

thân  bình  đẳng,  xem  đó  không  hai.  Trong  đây  Phật  tự  nói:  Ðẳng  tâm  là 

bốn tâm vô lượng. Bồ tát thấy chúng sinh thọ vui, thời sinh tâm từ, tâm hỷ, 

nguyện  rằng  Ta  sẽ  làm  cho  hết  thảy  chúng  sinh  đều  được  cái  vui  của 

Phật.  Nếu  thấy  chúng  sinh  thọ  khổ  thời  sinh  tâm  bi  thương  xót,  nguyện 

rằng Ta sẽ cứu chúng sinh ra khỏi khổ; nếu thấy chúng sinh thọ không khổ 

không vui, thời sinh tâm xả, nguyện rằng Ta sẽ làm cho chúng sinh bỏ tâm 

thương ghét. Các nghĩa khác về bốn tâm vô lượng như trước nói. 

Tâm xả là xả có hai thứ: 1. Xả của, tu bố thí. 2. Xả kiết sử, đắc đạo. Ðây 

lấy  việc  trừ  xan  lẫn  làm  xả,  làm  nhân  duyên  cho  xả  kiết  sử,  đến  địa  thứ 

bảy mới có thể xả kiết sử. 

Hỏi: Tướng xả có các thứ trong ngoài, nhẹ nặng, tài thí, pháp thí, thế gian 

, xuất thế gian v.v... cớ sao Phật chỉ nói bố thí xuất thế gian không có phân 

biệt ức tưởng? 

Ðáp: Bố thí tuy có các tướng, nhưng đây chỉ nói đại bố thí không chấp thủ 

tướng. 

Lại nữa, Phật không đắm trước hết thảy pháp, cũng lấy đó dạy Bồ tát bố 

thí, khiến như Phật pháp không đắm trước. Trong đây nên nói rộng bố thí 

không phân biệt, các tướng bố thí khác đã phân biệt nói ở nhiều nơi. 

Nghĩa  thân  cận  thiện  tri  thức  như  trước  đã  nói. 

Cầu  pháp là  pháp  có  ba:  1.  Pháp  vô  thượng  trong  các  pháp,  đó  là  Niết 

bàn. 2. Pháp phương tiện được Niết bàn, đó là tám Thánh đạo. 3. Tất cả 

lời nói lành, lời nói chân thật, giúp tám Thánh đạo là 84.000 pháp tụ, 12 bộ 

Kinh. Bố tạng là A hàm, A tỳ đàm, Tỳ ni, Tạp tạng. Các kinh Ðại thừa như 

đại Bát nhã ba la mật v.v... đều gọi là pháp. Trong đây, cầu pháp là viết 

chép, đọc tụng, ức niệm đúng đắn, như vậy, vì trị bệnh chúng sinh nhóm 

các  pháp  được,  không  tiếc  thân  mạng.  Như  đức  Phật  Thích  ca  Văn,  lúc 

xưa làm Bồ tát, tên là Lạc Pháp, đời ấy không có Phật, không được nghe 

lời nói lành, đi bốn phương cầu pháp, siêng năng không biếng nhác, trọn 

không  chứng  được,  khi  ấy  ma  biến  làm  người  Bà  la  môn,  nói  với  Bồ  tát 

rằng:  Ta  có  bài  kệ  của  Phật,  ông  có  thể  lấy  da  làm  giấy,  lấy  xương  làm 

bút, lấy máu làm mực, ghi chép kệ ấy, ta sẽ nói cho ông. 

Bồ tát liền tự nghĩ: Ta đời đời nát thân vô số mà không được lợi này, liền 

tự lột da phơi khô, để chép kệ ấy. Ma liền biến mất. Khi ấy Phật biết tâm 

chí  thành  của  Bồ  tát  liền  từ  phương  dưới  vọt  lên,  thuyết  cho  pháp  thâm 

sâu,  Bồ  tát  liền  được  vô  sinh  pháp  nhẫn.  Lại  như  Bồ  tát  Tát  đà  ba  luân 

(Thường đề Bồ tát) khổ hạnh cầu pháp, như Bồ tát Thích ca Văn, trăm cái 

đinh  đóng  vào  thân,  vì  tâm  cầu  pháp.  Lại  như  vua  Kim  Kiên  khoét  thân 

năm trăm chỗ làm tim đèn, gieo từ núi cao vào lửa. Như vậy các cách khổ 

hạnh khó làm, vì chúng sinh mà cầu pháp. 

Lại nữa, Phật tự nói tướng cầu pháp, vì Trí nhất thiết chủng, chứ không vì 

địa vị Thanh văn, Bích chi Phật. 

Thường xuất gia là Bồ tát tại gia có các nhân duyên gây tội, nếu Ta ở nhà 

thì tự mình không thể tu hạng thanh tịnh, làm sao khiến người khác được 

hạnh thanh tịnh? Nếu theo phép tại gia thời có những roi gậy làm khổ não 

chúng  sinh,  nếu  làm  theo  pháp  lành  thời  phá  phép  tại  gia.  Trù  lượng  hai 

việc, ta nay không  xuất gia, thì khi chết  cũng phải  bỏ  hết,  xa lìa bây giờ, 

phước đức rất lớn. 

Lại nữa, Bồ tát nghĩ rằng hết thảy quốc vương, quí nhân thế lực như trời, 

cầu vui chưa thôi thì cái chết đến cướp ngang! Ta nay vì chúng sinh nên 

bỏ  nhà,  giữ  giới  thanh  tịnh,  cầu  Phật  đạo,  đầy  đủ  nhân  duyên  Giới  ba  la 

mật. Trong đây Phật tự nói, Bồ tát đời đời không tạp tâm xuất gia. Không 

tạp tâm là không xuất gia trong 96 phái ngoại đạo, chỉ xuất gia trong Phật 

đạo,  vì  sao?  Vì  trong  Phật  đạo  có  hai  thứ  chánh  kiến  là  thế  gian  chánh 

kiến và xuất thế gian chánh kiến. 

Ưa vui thân Phật là nghe lời tán thán Phật có các công đức mười lực, bốn 

điều  không  sợ,  đại  từ  đại  bi,  hết  thảy  trí  tuệ.  Lại  thấy  thân  Phật  có  32 

tướng, 80 vẻ đẹp tùy hình, phóng hào quang lớn, trời người cúng dường, 

không biết chán đủ, tự biết ta trong đời sau cũng sẽ được như vậy. Giả sử 

không có được nhân duyên làm Phật mà còn ưa vui, huống sẽ được mà 

không ưa vui. Có được thâm tâm ưa vui Phật ấy nên đời đời thường được 

gặp Phật. 

Diễn xuất giáo pháp là Bồ tát cầu pháp như trên rồi, vì chúng sinh mà diễn 

nói. 

Bồ tát tại gia là phần nhiều đem của bố thí, còn xuất gia thời tâm ưa Phật 

nặng  nên  thường  lấy  pháp  bố  thí.  Hoặc  Phật  ở  đời,  hoặc  không  ở  đời, 

khéo tu trì giới, không cầu danh lợi, tâm bình đẳng vì hết thẩy chúng sinh 

mà thuyết pháp, tán thán nghĩa bố thí, gọi là sơ thiện phân biệt; tán thán trì 

giới,  gọi  là  trung  thiện.  Quả  báo  của  hai  việc  này  là  hoặc  được  sinh  vào 

nước chư Phật hoặc làm trời lớn, gọi là hậu  thiện. 

Lại  nữa,  thấy  chịu  thân  năm  thọ  uẩn  ở  trong  ba  cõi  nhiều  khổ  não,  thời 

sinh tâm nhàm chán, gọi là sơ thiện, bỏ nhà xuất gia, vì thân xa lìa nên gọi 

là trung thiện; vì tâm xa lìa phiền não, nên gọi là hậu thiện. 

Giải nói Thanh văn thừa, gọi là sơ thiện; giải thuyết Bích chi Phật thừa, gọi 

là trung thiện; tuyên dương Ðại thừa, gọi là hậu thiện. 

Diệu  nghĩa  diệu  ngữ là  ba  loại  ngôn  ngữ,  tuy  lời  diệu  mà  nghĩa  cạn  cợt, 

hoặc tuy lý thâm diệu mà lời không đầy đủ, vì vậy nên nói diệu nghĩa diệu 

ngữ.  Lìa  ba  độc  cầu  chỉ  nói  chánh  pháp,  không  tạp  phi  pháp,  ấy  gọi  là 

thanh tịnh. Ðầy đủ tám Thánh đạo, sáu Ba la mật nên gọi là đầy đủ. 

Tu  đa  la,  mười  hai  bộ  Kinh  như  trước  đã  nói. 

Phá  kiêu  mạn là  Bồ  tát  ấy  xuất  gia,  giữ  giới,  thuyết  pháp  dứt  nghi  cho 

chúng, hoặc có khi tự thị mà sinh kiêu mạn. Lúc ấy nên nghĩ rằng, ta cạo 

tóc mặc Ca sa, bưng bát khất thực, ấy là phương pháp phá kiêu mạn, tại 

sao ở đây ta sinh kiêu mạn? 

Lại,  kiêu  mạn  ấy  ở  trong  tâm  người  thời  che  mất  công  đức,  người  ta 

không ưa, tiếng xấu lan truyền, thân sau thường sinh  vào trong loài súc 

sinh tệ ác, hoặc sinh trong loài người quê mùa hà tiện. Biết kiêu mạn có vô 

lượng  tội  lỗi  như  vậy,  phá  kiêu  mạn  ấy  vì  cầu  Vô  thượng  Chánh  đẳng 

Chánh giác; như người cầu tài vật còn phải khiêm tốn hạ mình, huống gì 

cầu  đạo  Vô  thượng.  Do  phá  kiêu  mạn  mà  thường  sinh  chỗ  tôn  quí,  trọn 

không sinh vào nhà hà tiện. 

Thật ngữ là gốc của các điều lành, là nhân duyên được sinh cõi trời, được 

người tín thọ. Người tu hành thật ngữ, không cần bố thí, trì giới, học vấn, 

chỉ tu thật ngữ, được phước vô lượng. Thật ngữ là làm đúng như nói. 

Hỏi: Khẩu nghiệp có bốn thứ, cớ sao chỉ nói thật ngữ? 

Ðáp: Trong Phật pháp quí sự thật, nên nói thật là thu nhiếp các điều khác. 

Bốn đế thật nên được Niết bàn. 

Lại nữa, Bồ tát với chúng sinh cọng sự, nói dữ, nói thêu dệt, nói hai lưỡi, 

hoặc có khi có thể có, còn vọng ngữ tội nặng nên ở Sơ địa phải bỏ. Bồ tát 

ấy tu hành Sơ địa, chưa thể đầy đủ tu cả bốn nghiệp miệng, nên chỉ nói 

thật ngữ. Trong địa thứ hai thời có thể đầy đủ. 

Hỏi: Trong  Sơ  địa  cớ  sao  chỉ  nói  mười  việc? 

Ðáp: Phải  là  vua  pháp,  tự  tại  giữa  các  pháp,  biết  mười  pháp  ấy  thành 

được Sơ địa; ví như lương y biết rõ dược thảo số lượng hoặc năm hoặc 

mười đủ để trừ bệnh, trong đây không nên nạn hỏi nhiều ít. 

KINH: Thế  nào  là  Bồ  tát  giới  thanh  tịnh?  Nếu  Bồ  tát  ma  ha  tát  không  có 

tâm niệm đến Thanh văn, Bích chi Phật và các sự phá giới chướng Phật 

đạo pháp, gọi là giới thanh tịnh. 

Thế nào là Bồ tát biết ân, báo ân? Nếu Bồ tát ma ha tát hành đạo Bồ tát 

cho đến ân nhỏ còn không quên huống gì ân nhiều, ấy gọi là Bồ tát biết 

ân, báo ân. 

Thế nào là Bồ tát trụ ở lực nhẫn nhục? Nếu Bồ tát không sân không não 

đối với hết thảy chúng sinh, ấy gọi là trú ở lực nhẫn nhục. 

Thế  nào  là  Bồ  tát  thọ  hoan  hỷ?  Thành  tựu  cho  chúng  sinh,  lấy  đó  làm 

mừng, ấy gọi là thọ hoan hỷ. 

Thế nào là Bồ tát không bỏ hết thảy chúng sinh? Nếu Bồ tát có tâm niệm 

muốn giáo hóa tất cả chúng sinh, ấy gọi là không bỏ hết thảy chúng sinh. 

Thế nào là Bồ tát vào tâm đại bi? Nếu Bồ tát nghĩ như vầy: Ta vì mỗi mỗi 

chúng  sinh chịu cần khổ trong địa  ngục  trải qua nhiều kiếp  như cát sông 

Hằng,  cho  đến  mỗi  chúng  sinh  ấy  được  Phật  đạo  vào  Niết  bàn,  như  vậy 

gọi là vì mười phương hết thảy chúng sinh nhẫn chịu thống khổ, ấy gọi là 

vào tâm đại bi. 

Bồ tát tin thầy, cung kỉnh, hỏi han, lãnh thọ thế nào? Nếu Bồ tát đối với các 

thầy tưởng như là Thế Tôn, ấy gọi là tin thầy, cung kính, hỏi han, lãnh thọ. 

Thế nào là Bồ tát siêng cầu các Ba la mật? Nếu Bồ tát nhất tâm cầu các 

Ba la mật không cầu việc khác, ấy gọi là siêng cầu các Ba la mật; ấy là Bồ 

tát ma ha tát trú ở địa thứ hai đầy đủ tám pháp. 

Thế nào là Bồ tát  ma ha tát học vấn nhiều không nhàm đủ? Pháp của chư 

Phật nói, hoặc nói ở trong thế giới này, hoặc chư Phật trong mười phương 

thế giới nói, đều muốn nghe và thọ trì, ấy gọi là học vấn nhiều không nhàm 

đủ. 

Thế nào là Bồ tát pháp thí thanh tịnh? Có bố thí pháp cho đến không cầu 

Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, huống gì cầu việc khác, ấy gọi là thí 

pháp không cầu danh lợi. 

Thế nào là Bồ tát tịnh thế giới Phật? Ðem các căn lành hồi hướng, tịnh thế 

giới Phật, ấy gọi là tịnh thế giới Phật. 

Thế nào là Bồ tát chịu vô lượng cần khổ của thế gian không lấy làm chán? 

Nhờ  đầy  đủ  các  căn  lành  nên  có  thể  thành  tựu  chúng  sinh,  cũng  trang 

nghiêm  Phật  độ,  cho  đến  khi  đầy  đủ  Trí  nhất  thiết  chủng  trọn  không  mệt 

chán, ấy gọi là chịu vô lượng cần khổ không lấy làm chán. 

Thế nào là Bồ tát trú ở chỗ tàm quí? Hổ thẹn ý nghĩ Thanh văn, Bích chi 

Phật, ấy gọi là trú ở chỗ tàm quí; ấy gọi là Bồ tát ma ha tát trú ở trong địa 

thứ ba đầy đủ năm pháp. 

Thế nào là Bồ tát không bỏ trú xứ A lan nhã? Hay vượt quá địa vị Thanh 

văn, Bích chi Phật, ấy gọi là  không bỏ trú xứ A lan nhã. 

Thế  nào  là  Bồ  tát  ít  muốn?  Bồ  tát  ít  muốn  là  cho  đến  đối  với  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác còn không muốn, huống gì thứ khác, ấy gọi là ít 

muốn. 

Thế nào là Bồ tát biết đủ? Ðược Trí nhất thiết chủng, ấy gọi là biết đủ. 

Thế nào là Bồ tát không bỏ công đức đầu đa? Quán các pháp nhẫn thâm 

sâu, ấy gọi là không bỏ công đức đầu đà. 

Thế  nào  là  Bồ  tát  không  bỏ  gìới?  Không  chấp  thủ  gìới  tướng,  ấy  gọi  là 

không bỏ giới. 

Thế nào là Bồ tát gớm ghét các dục? Tâm dục không sinh, ấy gọi là gớm 

ghét các dục. 

Thế nào là Bồ tát tâm chán thế gian? Biết hết thảy pháp chẳng tạo tác, ấy 

gọi là chán thế gian. 

Thế nào là Bồ tát bỏ tất cả sở hữu? Không tiếc các pháp trong ngoài,  ấy 

gọi là bỏ tất cả sở hữu. 

Thế nào gọi là Bồ tát tâm không ẩn mất? Hai thứ thức xứ tâm không sinh, 

ấy gọi là tâm không ẩn mất. 

Thế nào là Bồ tát không tiếc hết thảy vật? Ðối với hết thảy vật không đắm 

không nhớ, ấy gọi là không tiếc hết thảy vật; ấy là Bồ tát ở trong địa thứ tư 

không bỏ mười pháp. 

Vì sao Bồ tát xa lìa hàng bạch y thân thích? Vì Bồ tát tùy chỗ sinh ra đều 

muốn xuất gia, từ một cõi Phật đến một cõi Phật, thường xuất gia, cạo tóc, 

mặc pháp y, ấy gọi là xa lìa hàng bạch y thân thích. 

Vì  sao  Bồ  tát  xa  lìa  Tỳ  kheo  ni?  Không  ở  chung  với  Tỳ  kheo  ni,  dù  cho 

trong khoảng khắc cũng không sinh niệm, ấy gọi là xa lìa Tỳ kheo ni. 

Vì sao Bồ tát xa lìa lẫn tiếc nhà người khác? Bồ tát suy nghĩ như vầy: Ta 

nên làm an lạc chúng sinh, nay kia giúp ta an lạc, cớ sao ta sinh lẫn tiếc? 

Ấy gọi là xa lìa lẫn tiếc nhà người khác. 

Vì sao Bồ tát xa kìa đàm thuyết vô ích? Vì nếu có đàm thuyết thì hoặc sinh 

tâm Thanh văn, Bích chi Phật, ta nên xa lìa; ấy gọi là đàm thuyết vô ích. 

Vì sao Bồ tát xa lìa sân hận? Vì Không để cho tâm sân, tâm não hại, tâm 

đấu tranh xen vào, ấy gọi là xa lìa sân hận. 

Vì sao Bồ tát xa kìa tự đại (Ðại Bát nhã ghi: Khen mình chê người – ND) ? 

Vì không thấy pháp trong, ấy gọi là xa lìa tự đại. 

Vì sao Bồ tát xa lìa miệt thị người? Vì không thấy pháp ngoài, ấy gọi là xa 

lìa miệt thị người. 

Vì  sao  Bồ  tát  xa  lìa  mười  bất  thiện  đạo?  Vì  mười  bất  thiện  đạo  ấy  hay 

chướng  ngại  tám  Thánh  đạo,  huống  gì  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh 

giác, ấy gọi là xa lìa mười bất thiện đạo. 

Vì sao Bồ tát xa lìa đại nạn? Vì Bồ tát không thấy pháp có thể khởi lên đại 

nạn (tăng thượng mạn), ấy gọi là xa lìa đại nạn. 

Vì sao Bồ tát xa kìa tự dụng? Vì Bồ tát không thấy pháp có thể khởi lên tự 

dụng, ấy gọi là xa lìa tự dụng (Ðại Bát nhã ghi: Do dự- ND). 

Vì sao Bồ tát xa lìa điên đảo? Vì chỗ điên đảo không thể có được, ấy gọi 

là xa lìa điên đảo. 

Vì sao Bồ tát xa lìa dâm, nộ, si? Vì chỗ dâm, nộ, si không thể thấy được, 

ấy gọi là xa lìa dâm, nộ, si; ấy là trú địa thứ năm xa lìa mười hai pháp. 

Bồ  tát  trú  trong  địa  thứ  sáu  đầy  đủ  sáu  pháp  đó  là  sáu  Ba  la  mật.  Chư 

Phật và Thanh văn, Bích chi Phật trú trong sáu Ba la mật, có thể qua bờ 

kia, ấy gọi là đầy đủ sáu pháp. 

Vì sao Bồ tát không tác ý Thanh văn, Bích chi Phật? Vì nghĩ rằng ý Thanh 

văn, Bích chi Phật chẳng phải đạo Vô thượng Chánh đẳng C hánh giác. 

Vì sao Bồ tát bố thí  không sinh tâm ưu? Vì nghĩ rằng tâm  ấy chẳng phải 

đạo Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Vì sao Bồ tát thấy có người đến xin, tâm không thối mất? Vì nghĩ rằng tâm 

ấy chẳng phải đạo Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Thế nào là Bồ tát bố thí vật sở hữu? Bồ tát khi mới phát tâm bố thí, không 

nói rằng người ấy đáng cho, người ấy không đáng cho. 

Vì sao Bồ tát sau khi bố thí không hối tiếc? Vì lực từ bi. 

Vì sao Bồ tát không nghi pháp sâu xa? Vì lực công đức của lòng tin; ấy là 

Bồ tát trú trong địa thứ sáu xa lìa sáu pháp. 

LUẬN: Luận giả nói:Giới Sơ địa là ở Sơ địa phần nhiều bố thí, thứ đến biết 

trì giới hơn bố thí, vì sao? Vì trì giới thời thu nhiếp hết thảy chúng sinh, bố 

thí thời không thể trùm khắp hết thảy, còn trì giới biến khắp vô lượng; như 

giới không sát sinh thời là bố thí mạng cho hết thảy chúng sinh; như chúng 

sinh  vô  lượng  vô  biên  thời  phước  đức  cũng  vô  lượng  vô  biên.  Lược  nói 

các  việc  làm  phá  hoại  Phật  đạo,  trong  đây  đều  gọi  là  phá  giới.  Lìa  sự  ô 

cấu  phá  giới  ấy,  gọi  là  thanh  tịnh;  cho  đến  tâm  cầu  Thanh  văn,  Bích  chi 

Phật còn gọi là giới cấu, huống gì các việc ác khác. 

Biết  ân  báo  ân là,  có  người  nói,  ta  đời  trước  có  nhân  duyên  phước  đức 

nên được, hoặc nói ta tự nhiên tôn quí, ông có ân gì? Rơi vào tà kiến như 

vậy, nên Phật nói Bồ tát nên biết ân. Chúng sinh tuy có nhân vui của đời 

trước, song đời nay việc không hòa hợp thời do đâu được vui; ví như lúa 

gieo  ở  đất,  không  mưa  thời  không  mọc,  không  thể  vì  đất  có  thể  mọc  lúa 

mà nói mưa không có ân; tuy vật được thọ dụng là đã gieo đời trước, mà 

người cung phụng với tâm tốt kính ái, há lại chẳng phải ân sao? 

Lại nữa, biết ân là gốc đại bi, mở cửa ban đầu thiện nghiệp, được người ái 

kính,  danh  dự  truyền  xa,  chết  được  sinh  cõi  trời,  cuối  cùng  thành  Phật 

đạo. Người không biết ân thì tệ hơn súc sinh. Như Phật nói kinh Bổn sinh 

rằng: Có người  vào  núi đốn cây, mê tối lạc đường, khi  ấy  gặp mưa bão, 

trời tối  đói rét, ác trùng thú độc muốn đến  xâm hại. Người ấy đi  vào một 

cái hang đá, trong hang có một con gấu lớn, người ấy trông thấy khiếp sợ 

đi ra. Gấu nói: Ngươi chớ khiếp sợ, nhà này ấm nóng, có thể ở đêm. Thời 

gian  mưa  suốt  bảy  ngày,  gấu  thường  lấy  trái  ngọt  nước  ngon,  cung  cấp 

cho người ấy; bảy ngày ngưng mưa, gấu đưa người ấy chỉ cho đường đi. 

Gấu nói với người: Ta mang thân tội, có nhiều kẻ oan gia, nếu có ai hỏi, 

chớ nói thấy ta. Người đáp: Vâng. Người ấy đi tới, gặp các người thợ săn, 

thợ săn hỏi: Ông từ đâu đến? Thấy có bầy thú chăng? Ðáp: Ta thấy một 

con gấu lớn; gấu ấy có ân với ta, không được chỉ cho ông.  Thợ săn nói: 

Ông  là  người,  nên  vì  cùng  loài  người  thân  nhau,  cớ  sao  lại  tiếc  thương 

con gấu. Nay một lần lạc đường, lúc nào trở lại? Ông chỉ cho tôi, tôi sẽ cho 

ông nhiều phần! Người ấy đổi tâm, liền  đem thợ săn chỉ chỗ gấu ở. Thợ 

săn giết gấu, liền lấy nhiều phần đưa cho. Người ấy  ngả tay lấy thịt, hai 

khuỷu tay đều bị sa xuống. Thợ săn nói: Ông có tội gì? Ðáp: Gấu ấy xem 

ta  như  cha  với  con,  ta  nay  bội  ân,  mắc  phải  tội  ấy.  Thợ  săn  khiếp  sợ, 

không dám ăn thịt, đem thí chúng Tăng, bấy giờ vị Thượng tọa là A la hán 

đủ  sáu  thần  thông  nói  với  các  vị  hạ  tọa:  Ðây  là  vị  Bồ  tát  sẽ  thành  Phật 

trong đời vị lai, chớ ăn thịt ấy. Liền dựng tháp cúng dường. 

Vua nghe việc ấy, sắc xuống trong nước: Người không biết ân, không cho 

ở đây. Lại dùng các nhân duyên tán thán người biết ân. Cái nghĩa lý biết 

ân, ban khắp cõi Diêm phù đề, người đều tin làm. 

Lại nữa, Bồ tát nghĩ rằng: Nếu người có việc ác đối với ta, ta còn nên hóa 

độ, huống gì người đối với ta có ân. 

Lực an trú nhẫn nhục như đã nói rộng trong đoạn Nhẫn ba la mật. 

Hỏi: Tướng nhẫn nhục có nhiều nhân duyên, sao trong đây chỉ nói không 

giận, không não? 

Ðáp: Ðây là thể nhẫn nhục. Trước khởi tâm giận vậy sau thân miệng mới 

xúc não người khác. Bồ tát ấy mới bắt đầu tu nên chỉ nói chúng sinh nhẫn 

(nhẫn đối chúng sinh) không nói pháp thân nhân (nhẫn đối với pháp). 

Thọ hoan hỷ là Bồ tát thấy việc trì giới ấy nên thân miệng thanh tịnh; biết 

ân  và  nhẫn  nhục  nên  tâm  thanh  tịnh;  ba  nghiệp  thanh  tịnh  thời  tự  nhiên 

sinh hoan hỷ. Ví như người tắm nước nấu hương thơm, mặc áo mới đẹp, 

trang  nghiêm  anh  lạc,  tự  soi  gương,  tâm  sinh  hoan  hỷ,  Bồ  tát  cũng  như 

vậy, được thiện pháp ấy tự trang nghiêm. Giới là căn bản của thiền định trí 

tuệ, ta nay được gìới thanh tịnh nên vô lượng vô biên phước đức đều dễ 

được, vì vậy tự mình vui mừng. Bồ tát an trú trong tịnh giới và nhẫn nhục, 

giáo hóa chúng sinh, khiến được sinh ở trước Phật nơi phương khác, lại 

sinh  vào  cõi  trời  cõi  người  thọ  vui,  hoặc  khiến  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật 

thừa. Phật thừa là xem thấy chúng sinh ưa đắm; như Trưởng giả xem thấy 

con dại vui đùa với nhau, cũng cùng vui đùa với nó, rồi lấy một ít vật lạ cho 

nó, khiến nó bỏ các thứ ưa đắm. Bồ tát cũng như vậy, giáo hóa chúng sinh 

khiến được phước lạc cõi trời người, dần dần dụ  dỗ tiến tới, khiến được 

ba thừa. Vì vậy nói là thọ hoan hỷ. 

Không bỏ hết thảy chúng sinh là khéo tu tập tâm đại bi, thệ độ chúng sinh, 

phát tâm kiên cố, không bị chư Phật Thánh hiền khinh cười và sợ phụ lòng 

chúng  sinh  nên  không  bỏ;  ví  như  trước  hứa  cho  người  vật  gì,  sau  nếu 

không  cho,  tức  là  người  có  tội  dối  trá.  Vì  nhân  duyên  ấy  nên  không  bỏ 

chúng sinh. 

Vào  tâm  đại  bi là  như  trước  nói.  Trong  đây  Phật  tự  nói:  Bản  nguyện  đại 

tâm  vì  chúng sinh, nghĩa là  vì  mỗi mỗi người nên  ở trong  vô lượng kiếp 

chịu thay sự khổ địa ngục, cho đến khiến người ta tập tu công đức để làm 

Phật, vào vô dư Niết bàn. 

Hỏi: Không có việc chịu tội thay, cớ sao phát nguyện ấy? 

Ðáp: Ðó là tâm rộng lớn của Bồ tát thương chúng sinh sâu xa, nếu có lý lẽ 

thay được thì chịu thay không nghi nan. 

Lại  nữa,  Bồ  tát  thấy  nhân  gian  có  miếu  thờ  trời,  dùng  máu  thịt  ngũ  tạng 

của người để tế quỉ thần La sát, có người chịu thay thế thời được. Bồ tát 

nghĩ rằng trong địa  ngục,  nếu có  lẽ thay thế  như  vậy, thì ta  sẽ thay thế. 

Chúng  sinh  nghe  Bồ  tát  có  tâm  lớn  như  vậy,  thời  quí  kính  tôn  trọng,  vì 

sao? Vì Bồ tát sâu nghĩ đến chúng sinh hơn mẹ lành. 

Tin  thầy,  cung  kính,  hỏi  han,  lãnh  thọ là  Bồ  tát  nhân  nơi  thầy  mà  chứng 

được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  làm  sao  không  tin  kính,  cúng 

dường. Thầy tuy trí tuệ cao minh, nếu không cung kính, cúng dường thời 

không được lợi lớn; ví như nước ngon dưới giếng sâu, nếu không có dây 

gầu thời do đâu múc được nước? Nếu dẹp bỏ tâm cống cao kiêu mạn mà 

tôn  trọng  kính  phục,  thời  lợi  ích  lớn,  công  đức  qui  tụ  về;  ví  như  mưa 

xuống, chẳng ở đỉnh núi mà chắc chắn qui về chỗ thấp. Nếu người có tâm 

kiêu mạn tự cao thời nước pháp không vào, nếu cung kính thầy lành, thời 

công đức qui tụ về. 

Lại nữa, Phật dạy nương dựa thầy lành thời việc trì giới, thiền định, trí tuệ, 

giải  thoát  đều  được  tăng  trưởng;  ví  như  cây  cỏ  nương  nơi  núi  tuyết  thời 

gốc, cành, nhánh, lá, hoa, quả đều được tươi tốt. Vì vậy Phật dạy đối với 

bậc tôn sư hãy kính như kính Phật. 

Hỏi: Ác  sư  làm  sao  được  cúng  dường  tín  thọ?  Thiện  sư  không  thể  xem 

như Phật, huống gì ác sư? Cớ sao ở trong đây Phật dạy đối với các tôn 

sư hãy tưởng như Phật? 

Ðáp: Bồ  tát  không  nên  thuận  theo  pháp  thế  gian.  Thuận  theo  pháp  thế 

gian là đối với người thiện tâm ưa đắm, đối với người ác xa lìa, Bồ tát thời 

không  như  vậy.  Nếu  có  ai  mở  bày  giải  thích  nghĩa  lý  thâm  sâu,  phá  tan 

nghi kiết, đối với ta có ích, thời tận tâm cung kính, không nhớ các ác khác, 

như đãy rách đựng đồ báu, không được vì đãy nhơ mà không lấy đồ báu 

kia.  lại  như  đêm  đi  đường  hiểm,  người  tồi  tệ  cầm  đưốc,  không  được  vì 

người tồi tệ mà không dùng ánh sáng đó. Bồ tát cũng như vậy, nơi thầy 

được trí tuệ sáng suốt, không kể thầy tệ ác. 

Lại nữa, đệ tử nên nghĩ rằng: Bồ tát hành Bát nhã ba la mật, có vô lượng 

lực  phương  tiện,  không  biết  cớ  sao  lại  có  việc  tệ  ác  ấy?  Như  Bồ  tát 

Thường đế (Tát đà ba luân) nghe trong hư không mười phương Phật dạy 

rằng: Ngươi đối với Pháp sư, chớ nên nhớ đến điều thiếu kém của pháp 

sư, mà thường nên sinh tâm kính sợ. 

Lại nữa, Bồ tát nghĩ rằng: Pháp sư hay dở, chẳng phải việc của ta, điều ta 

cầu là chỉ muốn nghe pháp để tự lợi ích. Như tượng gỗ, tượng đất, không 

có  công  đức  thật,  nhưng  nhờ  nơi  tượng  mà  phát  sinh  tâm  tưởng  Phật, 

được công đức vô lượng, huống gì người ấy có trí tuệ và phương tiện có 

thể vì người giảng nói. Vì vậy, pháp sư có lỗi, đối với ta không lỗi. 

Tưởng như Thế Tôn là tôi trước nói Bồ tát khác với người đời; người đời 

phân  biệt  tốt  xấu,  đối  với  người  tốt  thì  ưa  đắm,  mà  còn  không  tưởng  họ 

như Phật; huống nữa là đối với người xấu thì càng kiêu mạn, không coi họ 

ra gì. Bồ tát thời không như vậy, quán các pháp rốt ráo không, từ xưa lại 

đây, giống như tướng vô dư Niết bàn, quán hết thảy chúng sinh xem đó 

như Phật, huống gì pháp sư có trí tuệ lợi ích, vì hay làm Phật sự nên xem 

như Phật. 

Siêng  cầu  các  Ba  la  mật là  Bồ  tát  nghĩ  rằng:  Sáu  Ba  la  mật  ấy  là  nhân 

duyên của đạo chánh chơn vô thượng, ta hãy nhất tâm hành nhân duyên 

ấy, thí như người đi buôn, người làm ruộng, tùy theo quốc độ thích ứng, 

cần  thiết  vật  gì  và  đất  thích  hợp  giống  cây  gì,  mà  siêng  năng  tìm  tòi  cho 

đạt được, thì không việc gì không thành. Lại như đời nay thực hành bố thí 

sau được giàu to, giữ giới sau  được tôn quí, tu thiền định trí tuệ thì đắc 

đạo. Bồ tát cũng như vậy, tu sáu Ba la mật thời được thành Phật. 

Siêng cầu là thường nhất tâm siêng cầu sáu Ba la mật, vì cớ sao? Vì nếu 

tâm  mềm  tiến  chậm  thời  bị  phiền  não  che  lấp,  ma  phá  hoại,  vì  vậy  nên 

Phật dạy ở trong địa thứ hai siêng cầu chớ giải đãi. 

Học vấn nhiều, không chán đủ là Bồ tát biết học vấn nhiều là nhân duyên 

sinh trí tuệ, được trí tuệ thời có thể phân biệt hành đạo; như người có mắt, 

đi đến nơi không ngăn ngại. Thế nên Bồ tát nguyện rằng:  Mười phương 

chư Phật có nói pháp tôi đều thọ trì, nhờ có Văn trì Ðà la ni, có lực thiên 

nhĩ thanh tịnh, có được Ðà la ni không quên, ví như biển lớn, tiếp thụ giữ 

gìn được nước của  mười phương dồn lại, Bồ tát cũng như  vậy, tiếp thụ 

giữ gìn pháp của mười phương Phật nói ra. 

Pháp  thí  thanh  tịnh là  như  cỏ  sinh  giữa  lúa,  trừ  cỏ  rát  thời  lúa  tốt.  Bồ  tát 

cũng như vậy, lúc thí pháp không cầu danh lợi, đời sau được quả báo, cho 

đến vì chúng sinh mà không cầu Niết bàn Tiểu thừa, chỉ lấy tâm đại bi đối 

với chúng sinh, theo Phật chuyển pháp luân. Tướng thí pháp, tướng trang 

nghiêm Phật quốc, mà chịu vô lượng cần khổ giữa thế gian, trú ở chỗ tàm 

quí,  không  bỏ  chỗ  A  lan  nhã  (nơi  nhàn  tịnh)  ít  muốn,  biết  đủ,  tất  cả  điều 

như trước nói. 

Hỏi: Có  nhiều  nhân  duyên  ở  trong  sinh  tử  không  chán,  cớ  sao  trong  đây 

chỉ nói do hai nhân duyên không chán? 

Ðáp: Vì đầy đủ căn lành nên ở trong sinh tử mà khổ não mỏng ít, ví như 

người  bị  mụn  ghẻ,  được  lương  y  xức  thuốc,  bệnh  thuyên  giảm.  Bồ  tát 

được  căn  lành  thanh  tịnh  nên  đời  nay  tâm  ưu  sầu,  tật  đố,  hung  ác  đều 

ngưng  dứt;  nếu  lại  thọ  thân,  được  quả  báo  của  căn  lành,  tự  thọ  hưởng 

phước lạc và các nhân duyên lợi ích chúng sinh, tùy sở nguyện của họ, tự 

thanh  tịnh  cõi  nước,  cõi  nước  trang  nghiêm  thanh  tịnh  hơn  cả  cung  trời, 

trông  không  biết  chán,  làm  vui  thích  tâm  vị  đại  Bồ  tát,  huống  chi  người 

phàm. Vì vậy nên tuy có nhiềiu nhân duyên chỉ nói hai việc không chán. 

Tàm quí tuy có nhiều thứ, ở đây nói thứ lớn là tâm cầu Thanh  văn, Bích 

chi  Phật.  Bồ  tát  phát  tâm  muốn  rộng  độ  hết  thảy  chúng  sinh,  gặp  chút  ít 

khổ não, liền muốn thủ chứng Niết bàn riêng mình là điều đáng tàm quý; ví 

như có người dọn nhiều đồ ăn ngon, mời gọi mọi người, song tâm xen lẫn 

khởi lên, liền tự ăn một mình, thật đáng tàm quí. 

Không bỏ trú xứ A lan nhã là lìa chúng ở riêng, hoặc vượt quá tâm Thanh 

văn, Bích chi Phật gọi là lìa chúng, vì hết thảy pháp không, không có sở 

đắc, không có chấp thủ, không có đắm tướng, cho đến Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác cũng không chấp thủ, vì tâm không có đắm trước. Bồ tát 

thường nhóm các công đức không chán đủ, được đạo Vô thượng mới đủ, 

vì không còn có pháp gì cao hơn. 

Ăn uống, y phục, ngọa cụ biết đủ là nhân duyên của pháp lành, không cho 

là trọng yếu, nên không nói. 

Không bỏ công đức hạng đầu đà là như trong phẩm Giác Ma sau đây nói: 

Vô sinh pháp nhẫn, trong đây lấy vô sinh pháp nhẫn làm hạnh đầu đà. Bồ 

tát trú ở thuận nhẫn, quán vô sinh nhẫn. Mười hai hạnh đầu đà vì trì giới 

thanh tịnh, trì giới thanh tịnh vì thiền định, thiền định vì trí tuệ; vô sinh pháp 

nhẫn tức là chân trí tuệ, vô sinh pháp nhẫn là quả báo của hạnh đầu đà, vì 

trong quả nói nhân. 

Không  xả  giới,  không  thủ  giới  tướng là  Bồ  tát  biết  thật  tướng  các  pháp, 

còn không thấy trì giới, huống gì phá giới. Có các nhân duyên không phá 

giới, đây là tối đại vì vào không giải thoát môn. 

Gớm ghét các dục là như trước nói. Trong đây Phật nói biết rõ tâm tướng 

hư vọng không thật, nên cho đến không sinh tâm dục huống gì thọ dục. 

Tâm chán thế  gian là như đã nói  ở trong mục Thế gian không thể có lạc 

tưởng. Trong đây Phật nói quả báo của tâm nhàm chán, đó là vô tác giải 

thoát môn. 

Bỏ  hết  thảy  sở  hữu  là  như  trước  nói. 

Tâm không thối mất là trước nói nhiều nhân duyên các việc, Bồ tát đối với 

các việc ấy mà không có tướng thối mất, sợ hãi. 

Không  sinh  nơi  hai  thức là,  nơi  nhãn  và  sắc  không  sinh  nhãn  thức,  cho 

đến nơi ý và pháp không sinh ý thức. Bồ tát an trù nơi môn không hai ấy, 

quán các điều sáu thức biết điều là hư vọng không thật. Phát thệ nguyện 

lớn khiến tất cả chúng sinh trú nơi pháp không hai, lìa sáu thức ấy. 

Không  tiếc  tất  cả  vật là  trong  tất  cả  vật  không  tiếc,  tuy  có  nhiều  nhân 

duyên,  mà  nhân  duyên  này  rất  lớn.  Ðó  là  Bồ  tát  biết  tất  cả  pháp  rốt  ráo 

không, không ức niệm dứt hết thảy tướng chấp thủ. Vì vậy nên không cầu 

ân huệ nơi người thọ nhận bố thí, trong khi bố thí tâm không tự cao; như 

vậy đầy đủ bố Thí ba la mật thanh tịnh. 

Xa lìa hàng bạch y thân thích là hành giả vì sợ làm chướng ngại đạo nên 

xuất gia, nếu lại tập gần gũi bạch y thời không khác gì ở nhà, vì vậy nên 

hành giả trước cầu độ mình, vậy sau độ người. Nếu chưa thể độ mình mà 

muốn độ người, thì giống như người không , biềt bơi mà muốn cứu kẻ bị 

chìm, cả hai đều chìm. Bồ tát xa kìa kẻ bạch y thân thích thời có thể nhóm 

các công đức thanh tịnh, sâu niệm Phật nên biến thân đi đến nước Phật. 

Xuất gia cạo tóc mặc pháp y, vì sao? Vì thường ưa pháp xuất gia, không 

ưa tập gần gũi bạch y. 

Xa lìa Tỳ kheo ni là như trong phẩm đầu đà nói. 

Hỏi: Bồ  tát  tâm  bình  đẳng  xem  tất  cả  chúng  sinh,  cớ  sao  không  được  ở 

chung? 

Ðáp: Bồ  tát  chưa  được  địa  vị  bất  thối,  chưa  dứt  các  lậu  hoặc,  nhóm  các 

công đức nên được người ưa đắm, vì vậy nên không được ở chung. Lại vì 

xa lìa sự phỉ báng của người, nếu phỉ báng thời bị đọa địa ngục. 

Xa lìa lẫn tiếc nhà người khác là Bồ tát nghĩ rằng: Ta tự bỏ nhà còn không 

tham  không  tiếc,  cớ  sao  tham  tiếc  nhà  người  khác.  Phép  của  Bồ  tát  là 

muốn khiến hết thảy chúng sinh được vui, người kia giúp cho ta và chúng 

sinh vui, cớ sao ta lẫn tiếc. Chúng sinh nhờ phước đức đời trước, đời nay 

có ít nhiều công phu nên được cúng dường, cớ sao lẫn tiếc, ganh tị. 

Xa lìa sự đàm thuyết vô ích là đây tức là nói thêu dệt, vì việc giải sầu cho 

tâm mình tâm người, nói việc phép vua, việc giặc, biển lớn, núi rừng, cỏ 

thuốc, bảo vật, quốc độ các phương, những việc như vậy, không có ích gì 

cho phước, cho đạo, Bồ tát nên nghĩ đến hết thảy chúng sinh chìm đắm 

trong lửa khổ vô thường, ta hãy cứu vớt, cớ sao ngồi yên nói suông những 

điều  vô  ích;  như  người  bị  lửa  cháy  nổi  dậy  bốn  phía,  làm  sao  ngồi  yên 

trong  đó  nói  chuyện  đâu  đâu.  Trong  đây  Phật  dạy,  nếu  nói  Thanh  văn, 

Bích chi Phật còn cho là nói vô ích, huống gì nói chuyện khác. 

Xa lìa giận hờn là trong tâm mới đầu sinh gọi là giận, vì chưa quyết định. 

Tâm giận tăng trưởng, sự việc quyết định, đánh, chặt, giết hại, đây gọi là 

tâm não; ác khẩu chê bai, đây gọi là tâm tranh tụng; nếu giết hại đánh trói 

v.v... đây gọi là chiến đấu. Bồ tát vì đại từ bi nên không sinh các tâm ấy; 

thường đề phòng các ác tâm ấy không cho xen vào. 

Xa  lìa  tự  đại  khinh  miệt  người là  không  thấy  pháp  trong  ngoài,  nghĩa  là 

không thấy năm uẩn chấp thọ, năm uẩn không chấp thọ. 

Xa  lìa  mười  bất  thiện  đạo là,  Bồ  tát  quán  mười  bất  thiện  đạo  là  nhân 

duyên  của  các  tội  lỗi,  như  trước  nói.  Trong  đây  Phật  dạy  mười  bất  thiện 

đạo còn phá Tiểu thừa, huống gì Ðại thừa. 

Xa  lìa  đại  mạn là  Bồ  tát  hành  mười  tám  không,  không  thấy  các  pháp  có 

tướng lớn nhỏ nhất định. 

Xa lìa tự dụng là nhổ bảy thứ gốc rễ kiêu mạn, lại sâu vui thiện pháp. 

Xa lìa điên đảo là trong hết thảy pháp tướng thường, lạc, ngã, tịnh không 

thể có được. 

Xa  lìa  ba  độc là,  ba  độc  nghĩa  như  trước  nói:  Lại.  sở  duyên  của  ba  độc 

không có tướng nhất định. 

Sáu Ba la mật là như trước nói: Trong đây Phật dạy hàng tam thừa đều do 

sáu Ba la mật này mà đến được bờ kia. 

Hỏi: Ðây là ở địa vị Bồ tát, cớ sao nói Thanh văn, Bích chi Phật do sáu Ba 

la mật đến được bờ kia? 

Ðáp: Nay  Phật  nói  sáu  Ba  la  mật,  có  nhiều  công  năng  trong  pháp  Ðại 

thừa, thời hàm thụ cả Tiểu thừa, Tiểu thừa thời không thể. Bồ tát trú trong 

địa  thứ  sáu  đầy  đủ  sáu  Ba  la  mật,  quán  hết  thảy  các  pháp  không,  chưa 

được lực phương tiện, sợ đọa vào địa vị Thanh văn, Bích chi Phật, Phật 

thủ hộ nên nói không nên sinh tâm Thanh văn, Bích chi Phật. Bồ tát vì sâu 

nghĩ đến chúng sinh, vì tâm đại bi, vì hết thảy các pháp rốt ráo không, nên 

khi bố thí không tiếc gì, thấy người đến  xin không giận không lo, sau khi 

bố  thí  tâm  cũng  không  hối  tiếc;  phước  đức  lớn  nên  đức  tin  cũng  lớn,  tin 

kính  chư  Phật  một  cách  thâm  sâu  thanh  tịnh,  đầy  đủ  sáu  Ba  la  mật,  tuy 

chưa có lực phương tiện, vô sinh pháp nhẫn, Ban châu Tam muội, mà đối 

với pháp thâm sâu cũng không nghi. Nghĩ rằng: Hết thảy luận nghị đều có 

lỗi lầm, chỉ trí tuệ Phật mới diệt các hý luận. Không có khuyến mất; mà hay 

dùng phương tiện tu các pháp lành, thế nên không nghi. 

(Hết cuốn 49 theo bản Hán) 

--o0o -- 

Cuốn 50 

KINH: Vì sao Bồ tát không chấp trước ngã? Vì rốt ráo vô ngã. 

Vì sao Bồ tát không chấp trước chúng sinh, không chấp trước mạng sống, 

khơng chấp trước chúng số, cho đến kẻ biết, kẻ thấy? Vì các pháp rốt ráo 

không thể có được. 

Vì  sao  Bồ  tát  không  chấp  trước  đoạn  kiến?  Không  có  pháp  đoạn,  vì  các 

pháp rốt ráo không sinh. 

Vì sao Bồ tát không chấp trước thường  kiến? Vì  nếu pháp không sinh là 

không có thường. 

Vì sao Bồ tát không nên thủ tướng? Vì không có các phiền não. 

Vì  sao  Bồ  tát  không  nên  chấp  tác  nhân?  Vì  các  kiến  chấp  không  thể  có 

được. 

Vì sao Bồ tát không chấp trước danh sắc? Vì tướng chỗ danh sắc không 

có. 

Vì  sao  Bồ  tát  không  chấp  trước  năm  uẩn,  không  chấp  trưóc  mười  hai 

nhập, không chấp trước mười tám giới? Vì tánh các pháp không có. 

Vì sao Bồ tát không chấp trước ba cõi? Vì tánh ba cõi không có. 

Vì  sao  Bồ  tát  không  nên  khởi  tâm  chấp  trước?  Vì  sao  Bồ  tát  không  nên 

khởi  tâm  nguyện?  Vì  sao  Bồ  tát  không  nên  khởi  tâm  nương  tựa?  Vì  các 

pháp ấy tánh không có. 

Vì  sao  Bồ  tát  không  chấp  trước  nơi  ý  kiến  nương  Phật?  Vì  khởi  ý  kiến 

nương thì không thấy Phật. 

Vì  sao  Bồ  tát  không  chấp  trước  ý  kiến  nương  Pháp?  Vì  Pháp  không  thể 

thấy. 

Vì sao Bồ tát không chấp trước ý kiến nương Tăng? Vì Tăng tướng vô vi 

không thể nương. 

Vì sao Bồ tát không chấp trước ý kiến nương Giới? Vì tội vô tội đều không 

thể chấp trước. 

Ấy  là  Bồ  tát  an  trụ  trong  địa  thứ  bảy  có  hai  mươi  pháp  không  nên  chấp 

trước. 

Vì sao Bồ tát nên đầy đủ Không?  Vì đầy đủ các pháp tự tướng không. 

Vì sao Bồ tát chứng Vô tướng? Vì không niệm các tướng. 

Vì sao Bồ tát biết vô tác?  Vì đối với ba cõi không có tạo tác. 

Vì sao Bồ tát ba phần thanh tịnh?  Vì đầy đủ mười thiện đạo. 

Vì sao Bồ tát đối với hết thảy chúng sinh, trí tuệ và từ bi đầy đủ? Vì được 

tâm đại từ bi. 

Vì sao Bồ tát không niệm hết thảy chúng sinh? Vì thế giới thanh tịnh đầy 

đủ. 

Vì  sao  Bồ  tát  bình  đẳng  quán  hết  thảy  pháp?  Vì  đối  với  các  pháp  không 

tổn giảm và tăng ích. 

Vì sao Bồ tát biết các pháp thật tướng? Vì thật tướng các pháp vô tri. 

Vì  sao  Bồ  tát  được  vô  sinh  pháp  nhẫn?  Vì  các  pháp  không  sinh  không 

diệt, không khởi nhẫn. 

Vì sao Bồ tát được vô sinh trí? Vì biết danh và sắc chẳng sinh. 

Vì sao Bồ tát nói các pháp nhất tướng? Vì nhất tâm không hành theo hai 

tướng. 

Vì sao Bồ tát phá tướng phân biệt? Vì hết thảy pháp không phân biệt. 

Vì sao Bồ tát chuyển ức tưởng? Vì vô tưởng lớn nhỏ đều chuyển vậy. 

Vì  sao  Bồ  tát  chuyển  thấy?  Vì  cái  thấy  đối  với  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật 

chuyển. 

Vì sao Bồ tát chuyển phiền não? Vì dứt các phiền não. 

Vì sao Bồ tát được địa vị định tuệ bình đẳng? Vì được Trí nhất thiết chủng. 

Vì sao Bồ tát điều phục ý? Vì đối với ba cõi không lay động. 

Vì sao Bồ tát tâm tịch diệt? Vì chế phục sáu căn. 

Vì sao Bồ tát được trí vô ngại? Vì được Phật nhãn. 

Vì sao Bồ tát không nhiễm ái? Vì bỏ sáu trần. 

Ấy là Bồ tát trú trong địa thứ bảy đầy đủ hai mươi pháp. 

Thế nào là Bồ tát thuận  vào tâm chúng sinh? Là Bồ tát lấy  nhất tâm biết 

hết thảy tâm tâm số pháp của chúng sinh. 

Thế  nào  là  Bồ  tát  dạo  chơi  các  thần  thông?  Là  dùng  thần  thông  ấy  đi  từ 

một cõi Phật đến một cõi Phật, cũng không khởi tưởng cõi Phật. 

Thế nào là Bồ tát quán các cõi Phật? Là tự ở cõi mình thấy vô lượng cõi 

Phật, cũng không có tưởng cõi Phật. 

Thế  nào  là  Bồ  tát  như  cõi  Phật  đã  được  thấy?  Là  tự  trang  nghiêm  cõi 

mình,  ở  địa  vị  Chuyển  luân  Thánh  vương,  đi  khắp  ba  ngàn  đại  thiên  thế 

giới để tự trang nghiêm. 

Thế nào là Bồ tát như thật quán thân Phật? Là như thật quán pháp thân. 

Ấy là Bồ tát trú ở địa thứ tám đầy đủ năm pháp. 

Thế nào là Bồ tát biết các căn cao thấp? Bồ tát trú ở mười lực của Phật, 

biết cao thấp hạ của tất cả chúng sinh. 

Thế  nào  là  Bồ  tát  làm  thanh  tịnh  thế  giới  Phật?  Là  làm  thanh  tịnh  chúng 

sinh vậy. 

Thế nào là Bồ tát như huyễn Tam muội?Là trú ở Tam muội ấy, thành biện 

được hết mọi sự, cũng không sinh tâm tướng. 

Thế nào là Bồ tát thường vào Tam muội? Là Bồ tát được Tam muội quả 

báo sinh. 

Thế nào là Bồ tát theo thiện căn  thích ứng của chúng sinh mà thọ thân? 

Là Bồ tát biềt chúng sinh có thiện căn được sinh phát mà vì họ thọ thân, 

để thành tựu chúng sinh. 

Ấy là Bồ tát trú ở địa thứ tám đầy đủ năm pháp. 

Thế nào là Bồ tát thọ lãnh phần độ chúng sinh trong vô biên thế giới? Là 

Bồ tát độ thoát chúng sinh đáng được độ trong mười phương vô lượng thế 

giới như pháp của chư Phật. 

Thế nào là Bồ tát được như sở nguyện? Là sáu Ba la mật đầy đủ. 

Thế nào là Bồ tát biết ngôn ngữ của các trời, rồng, Dạ xoa, Càn thát bà? 

Là do sức từ vô ngại biện. 

Thế nào là Bồ tát thành tựu thai sinh? Là Bồ tát đời đời thường hóa sinh. 

Thế nào là Bồ tát thành tựu gia đình?Là Thường sinh vào đại gia. 

Thế nào là Bồ tát thành tựu nơi sinh? Là Hoặc sinh vào nhà Sát lợi, hoặc 

sinh vào nhà Bà la môn. 

Thế nào là Bồ tát thành tựu dòng họ? Là Bồ tát sinh theo dòng họ đã sinh 

ra trong quá khứ. 

Thế  nào  là  Bồ  tát  thành  tựu  quyến  thuộc?  Quyến  thuộc  thuần  là  các  Ðại 

Bồ tát. 

Thế nào là Bồ tát thành tựu khi sinh ra? Là khi sinh ra có ánh sáng chiếu 

khắp vô lượng vô biên thế gìới, cũng không chấp thủ tướng ấy. 

Thế  nào  là  Bồ  tát  thành  tựu  xuất  gia?  Là  khi  xuất  gia  có  vô  lượng  trăm 

ngàn  ức  chư  thiên  theo  hầu  xuất  gia,  các  chúng  sinh  ấy  chắc  chắn  đến 

Tam thừa. 

Thế nào là Bồ tát thành tựu cây Phật trang nghiêm? Là cây Bồ đề ấy lấy 

vàng ròng làm gốc, bảy báu làm thân cây, thớ, cành, lá; ánh sáng của thân 

cây,  thớ,  cành,  lá  chiếu  khắp  mười  phương  vô  số  ba  ngàn  đại  thiên  thế 

giới. 

Thế nào là Bồ tát thành tựu đầy đủ hết thảy công đức thiện căn? Là Bồ tát 

được chúng sinh thanh tịnh, cõi Phật cũng tịnh. 

Ấy là Bồ tát trú ở địa thứ chín đầy đủ mười hai pháp. 

Thế nào là Bồ tát trú ở địa thứ mười, nên biết Bồ tát ấy như Phật? Nếu Bồ 

tát ma ha tát đầy đủ sáu Ba la mật, bốn chỗ quán niệm, cho đến mười tám 

pháp  không  chung,  Trí  nhất  thiết  chủng  đầy  đủ  viên  mãn,  dứt  hết  thảy 

phiền não và tập khí, ấy là Bồ tát ma ha tát trú ở địa thứ mười, nên biết Bồ 

tát ấy như Phật. 

Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát trú trong mười địa ấy, do sức phương tiện (vô 

sở đắc – ND) nên hành sáu Ba la mật, bốn chỗ quán niệm cho đến mười 

tám pháp không chung, trải qua Càn tuệ địa, Tánh địa, Bát nhẫn địa, Kiến 

địa, Bạt địa, Ly dục địa, Dĩ tác địa, Bích chi Phật địa, Bồ tát địa; qua khỏi 

chín địa ấy, trú ở Phật địa, ấy là Bồ tát mười địa của Bồ tát. 

Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát phát tâm thú hướng Ðại thừa. 

LUẬN: Luận  giả  nói: Ngã  v.v...  hai  mươi  pháp  không  thể  có  được  nên 

không chấp trước. Lý do không thể có được như trước đã mỗi mỗi nói. 

Chấp  ngã  cho  đến  kẻ  biết  kẻ  thấy,  chấp  Phật,  chấp  tăng  là  nhiếp  vào 

chúng sinh, các kiến chấp ấy không nên chấp trước. Còn chấp đoạn, chấp 

thường cho đến chấp giới, là nhiếp vào pháp không nên không nên chấp 

trước. 

Hỏi: Các kiến chấp khác có thể biết, còn kiến chấp về nhân thế nào? 

Ðáp: Hết thảy pháp hữu vi, triển chuyển làm nhân làm quả. Ðối với pháp 

ấy tâm đắm trước thử tướng sinh chấp kiến, ấy gọi là kiến chấp về nhân. 

Ðó  là  chẳng  phải  nhân  mà  nói  nhân;  hoặc  chấp  nhân  và  quả  là  một,  là 

khác v.v... 

Ðầy đủ không là, nếu Bồ tát tu hành đủ mười tám không ấy gọi là đầy đủ 

không. 

Lại nữa, tu hành hai không là chúng sinh không và pháp không,  ấy gọi là 

đầy đủ không. 

Lại  nữa,  nếu  Bồ  tát  tu  được  rốt  ráo  không  mà  không  đắm  trước  rốt  ráo 

không ấy, gọi là đầy đủ không. 

Hỏi: Nếu  như  vậy,  cớ  sao  trong  Kinh  trên  đây  Phật  chỉ  nói  tự  tướng 

không? 

Ðáp: Ba thứ không là chúng sinh không, pháp không, rốt ráo không, đều là 

tự tướng không. Vì Bồ tát trú ở địa thứ sáu có phước đức nên lợi căn, lợi 

căn nên phân biệt thủ tướng các pháp. Vì vậy, ở trong địa thứ bảy lấy tự 

tướng không làm đầy đủ không. 

Phật hoặc có khi nói hữu vi không, vô vi không, gọi là đầy đủ không. 

Hoặc có khi nói “ bất khả đắc không” là đầy đủ không. 

Chứng  vô  tướng là  vô  tướng  tức  Niết  bàn,  có  thể  chứng  không  thể  tu; 

không  thể  tu  nên  không  được  nói  là  biết,  vì  vô  lượng  vô  biên  không  thể 

phân biệt nên không thể là đầy đủ. 

Biết vô tác là ba việc không, vô tướng, vô tác, tuy đều chung là biết, song 

hai việc là không, vô tướng thay đổi nghĩa mà lập tên là tu không, chứng 

vô tướng, còn vô tác thời chỉ có biết tên thôi. 

Ba  phần  thanh  tịnh là  mười  thiện  đạo  gồm  thân  ba,  miệng  bốn,  ý  ba,  ấy 

gọi là ba phần. Giải thoát môn, trên đã nói nên ở đây không nói lại. 

Ba phần thanh tịnh là hoặc có người nghiệp thân thanh tịnh, nghiệp miệng 

không thanh tịnh; nghiệp miệng thanh tịnh, nghiệp thân không thanh tịnh; 

hoặc  nghiệp  thân  miệng  thanh  tịnh,  nghiệp  ý  không  thanh  tịnh.  Hoặc  có 

thế gian ba nghiệp đều thanh tịnh mà chưa thể xa lìa chấp trước, còn Bồ 

tát ấy ba nghiệp thanh tịnh lại xa lìa chấp trước, ấy gọi là ba phần thanh 

tịnh. 

Ðầy  đủ  trí  từ  bi  đối  với  chúng  sinh là,  từ  bi  có  ba  là  sinh  duyên,  pháp 

duyên,  vô  duyên.  Trong  đây  nói  vô  duyên  đại  bi  gọi  là  đầy  đủ.  Nghĩa  là 

pháp không cho đến thật tướng cũng không, ấy gọi là vô duyên đại bi. Bồ 

tát  sâu  vào  thật  tướng,  vậy  sau  thương  nghĩ  đến  chúng  sinh;  thí  như 

người có một người con, được vật báu tốt, tâm rất thương tưởng, muốn 

lấy đem cho. 

Không nghĩ đến hết thảy chúng sinh là vì đầy đủ thế giới thanh tịnh. 

Hỏi: Nếu  không  nghĩ  đến  chúng  sinh  làm  sao  có  thể  làm  thanh  tịnh  cõi 

Phật? 

Ðáp: Bồ  tát  khiến  chúng  sinh  trú  ở  mười  thiện  đạo,  là  trang  nghiêm  cõi 

Phật. Tuy trang nghiêm mà chưa được vô ngại trang nghiêm. Nay Bồ tát 

giáo  hóa  chúng  sinh  mà  không  thủ  tướng  chúng  sinh  nên  các  thiện  căn 

phước đức thanh tịnh, các thiện căn phước đức thanh tịnh ấy là vô ngại 

trang nghiêm. 

Bình đẳng quán hết thảy pháp là như đã nói trong phẩm Pháp đẳng nhẫn. 

Trong đây Phật tự nói đối với các pháp không thấy thêm bớt. 

Biết thật tướng các pháp là như trước đã nhiều cách nói rộng. 

Vô sinh pháp nhẫn là đối với thật tướng các pháp không sinh không diệt, 

tin thọ thông suốt vô ngại không thối chuyển, ấy gọi là Vô sinh nhẫn. 

Vô sinh trí là dầu nhẫn sau trí; thô là nhẫn, tế là trí. Ở đây Phật tự nói trí 

biết danh và sắc bất sinh. 

Nói  các  pháp  một  tướng là  Bồ  tát  biết  trong  ngoài  mười  hai  nhập  đều  là 

lưới ma, hư dối không thật, sáu thức sinh từ trong đó cũng là lưới ma, hư 

dối. Thế nào là thật? duy pháp không hai, không mắt, không sắc, cho đến 

không ý không pháp v.v... ấy gọi là thật. Khiến chúng sinh xa lìa mười hai 

nhập nên thường dùng nhiều nhân duyên nói pháp không hai ấy. 

Phá tướng phân biệt là Bồ tát trú ở trong pháp không hai ấy, phá các pháp 

sở duyên phân biệt trai gái, dài ngắn, lớn nhỏ v.v... 

Chuyển ức tưởng là phá nội tâm ức tưởng phân biệt các pháp. 

Chuyển kiến là Bồ tát trước chuyển các tà kiến, ngã kiến, biên kiến  v.v... 

vậy  sau  mới  vào  đạo.  Nay  chuyển  pháp  kiến,  Niết  bàn  kiến,  vì  các  pháp 

không có tướng nhất định. 

Chuyển  Niết  bàn là  chuyển  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật  kiến  mà  thẳng  đến 

Phật đạo. 

Chuyển  phiền  não là  Bồ  tát  lấy  lực  phước  đức,  trì  giới,  chiết  phục  phiền 

não  thô,  an  ổn  hành  đạo,  chỉ  còn  có  ái,  kiến,  mạn  vi  tế,  nay  cũng  xa  lìa 

phiền não vi tế. 

Lại  nữa,  Bồ  tát  dùng  trí  tuệ  thật  quán  phiền  não  ấy  tức  là  thật  tướng;  ví 

như người có thần thông, hay chuyển bất tịnh thành tịnh. 

Ðịa vị định tuệ bình đẳng là Bồ tát ở ba địa đầu tuệ nhiều định ít, chưa thể 

nhiếp tâm; ba địa kế tiếp định nhiều tuệ ít, vì vậy nên không vào được Bồ 

tát vị. Nay chúng sinh không, pháp không, định tuệ bình đẳng nên có thể 

an ổn hành Bồ tát đạo, từ địa vị bất thối dần dần đến được địa vị Trí nhất 

thiết chủng. 

Ðiều  ý là  Bồ  tát  trước  ức  niệm  già,  bệnh,  chết,  ba  ác  đạo,  thương  xót 

chúng  sinh  nên  điều  phục  tâm  ý,  khiến  biết  thật  tướng  các  pháp,  không 

đắm trước ba cõi, không đắm trước ba cõi nên tâm ý điều phục. 

Tâm  tịch  diệt là  Bồ  tát  vì  Niết  bàn  nên  đối  với  năm  dục  chiết  phục  năm 

thức. Vì ý thức khó chiết phục, nên nay trú ở địa thứ bảy, ý thức tịch diệt. 

Trí vô ngại là Bồ tát được Bát nhã ba la mật, đối với các pháp thật chẳng 

thật, được  vô ngại.  Ðược đạo tuệ  ấy, đưa hết thảy chúng sinh khiến  vào 

thật pháp, được giải thoát vô ngại, được Phật nhãn, đối với hết thảy pháp 

vô ngại. 

Hỏi: Trong 

địa 

thứ 

bảy 

cớ 

sao 

nói 

được 

Phật 

nhãn? 

Ðáp: Trong  ấy  hãy  học  Phật  nhãn  đối  với  các  pháp  vô  ngại,  giống  như 

Phật nhãn. 

Chẳng nhiễm ái là Bồ tát tuy trú ở địa thứ bảy được lực trí tuệ, song còn 

có  nhân  duyên  đời  trước,  nên  có  nhục  thân  này.  Khi  vào  thiền  định  thời 

không  nhiễm  đắm,  khi  ra  thiền  định  thời  có  tập  khí  nhiễm  đắm,  tùy  theo 

mắt thịt trông thấy, thấyngười đẹp thì thân ái; hoặc ái trước tuệ thật pháp 

của địa thứ bảy, cho nên Phật dạy hành tâm xả đối với sáu trần, không thủ 

lấy tướng tốt xấu (xong Ðịa thứ bảy). 

Thuận vào tâm chúng sinh là Bồ tát ở trong địa thứ tám, quán thuận theo 

chỗ  tâm  xu  hướng  của  chúng  sinh,  phát  động  tư  duy,  niệm  sâu  quán 

thuận, dùng trí tuệ phân biệt biết chúng  sinh  ấy  vĩnh  viễn không có nhân 

duyên đắc độ, chúng sinh ấy trải qua vô lượng A tăng kỳ kiếp, sau mới đắc 

độ, chúnh sinh ấy trải qua một kiếp, hai kiếp, cho đến muôn kiếp mới đắc 

độ; chúng sinh ấy trải một đời, hai đời, cho đến đắc độ ngay trong đời này; 

chúng  sinh  ấy  hoặc  tức  thời  đắc  độ,  là  thuần  thục  là  chưa  thuần  thục; 

người ấy có thể dùng Thanh văn thừa mà độ thoát, người ấy có thể dùng 

Bích chi Phật thừa mà độ thoát. Thí như lương y thăm bệnh, biết sắp lành 

hoặc có thể trị hoặc không thể trị. 

Xem  các  nước  Phật là  có  Bồ  tát  dùng  sức  thần  thông  bay  đến  mười 

phương,  xem  các  thế  giới  thanh  tịnh,  thử  lấy  tướng  ấy  muốn  tự  trang 

nghiêm nước mình; có  Bồ tát được Phật đem đến mười phương chỉ cho 

thế  giới  thanh  tịnh,  thủ  lấy  tướng  thế  giới  thanh  tịnh,  tự  phát  nguyện  tu 

hành, như đức Phật Thế Tự Tại Vương đem Tỳ kheo Pháp Tích đến mười 

phương chỉ có thế giới thanh tịnh; hoặc có Bồ tát tự ở nước mình, dùng 

thiên nhãn thấy thế giới thanh tịnh ở mười phương, lúc đầu thủ lấy tướng 

tịnh, lúc sau được tâm không nhiễm trước, nên trở lại bỏ. Tự trang nghiêm 

nước mình như nước Phật đã được trông thấy như trước đã nói. 

Ðịa  thứ  tám  này  gọi  là  Chuyển  luân  địa,  giống  như  Chuyển  luân  thánh 

vương cưỡi xe báu đi đến đâu cũng bị chướng ngại, không có oán địch, 

Bồ tát ở trong địa 

này,  hay  mưa  pháp  bảo  làm  mãn  nguyện  chúng  sinh,  không  có  chướng 

ngại, cũng hay thủ lấy tướng nước Phật mà tự trang nghiêm nước mình. 

Như  thật  quán  thân  Phật là  quán  thân  chư  Phật  như  huyễn  như  hóa, 

chẳng nhiếp thuộc năm uẩn, mười hai nhập, mười tám giới, hoặc dài hoặc 

ngắn,  hoặc  ngần  ấy  sắc  theo  chỗ  thấy  của  chúng  sinh  bởi  nghiệp  nhân 

duyên đời trước. Trong đây Phật tự nói, thấy Pháp thân  ấy là thấy Phật. 

Pháp thân là pháp bất khả đắc không; pháp bất khả đắc không là các pháp 

sinh ra theo bên nhân duyên, không có tự tánh. 

Biết các căn cao thấp là như đã nói trong đoạn mười lực. Bồ tát trước biết 

tâm sở  hành của hết thảy chúng sinh, ai thuần thục, ai lanh lợi, ai bố thí 

nhiều, ai trí tuệ nhiều, nhân người có nhiều mà độ thoát. 

Tịnh thế giới Phật là, có hai thứ tịnh: Một là Bồ tát tự tịnh thân mình, hai là 

tịnh  tâm  chúng  sinh,  khiến  tu  đạo  thanh  tịnh.  Do  nhân  duyên  kia  với  ta 

thanh tịnh nên theo sở nguyện mà được thế giới thanh tịnh. 

Vào  Tam  muội  như  huyễn là  như  người  huyễn  thuật  ở  một  chỗ  mà  làm, 

các  việc  huyễn  đầy  khắp  thế  giới,  nào  bốn  thứ  binh  chủng,  cung  điện 

thành  quách,  uống  ăn  ca  múa  giết  chết,  sống,  ưu,  khổ  v.v...  Bồ  tát  cũng 

như vậy, ở trong Tam muội này có thể biến hóa ở mười phương thế giới; 

đầy khắp trong đó, trước làm bố thí no đủ cho chúng sinh, sau thuyết pháp 

giáo hóa; phá hoại ba đường ác, sau mới an lập chúng sinh nơi ba thừa, 

tất  cả  việc  có  thể  lợi  ích  không  việc  gì  không  thành  tựu.  Tâm  Bồ  tát  ấy 

không động, cũng không thủ lấy tướng của tâm. 

Thường vào Tam muội là Bồ tát được Tam muội như huyễn v.v... Tâm làm 

lụng  tạo  tác  nên  nay  chuyển  thân  được  Báo  sinh  Tam  muội  ( Tam  muội 

 phát sinh theo quả báo chứ không phải theo sự tu tập hiện tại – ND);  như 

người  thấy  sắc,  không  dùng  tâm  lực.  Ở  trong  Tam  muội  này,  độ  chúng 

sinh an ồn, hơn Tam muội như huyễn, tự nhiên thành việc, không cần làm 

lụng, như người cầu tài có khi do sức làm lụng mà được, có khi tự nhiên 

được. 

Tùy theo thiện căn thích  ứng của chúng sinh mà thọ thân là Bồ tát được 

hai  thứ  Tam  muội,  hai  thứ  thần  thông,  do  tu  hành  được  và  do  quả  báo 

được,  biết  dùng  thân  gì,  ngôn  ngữ  gì,  nhân  duyên  gì,  việc  gì,  đạo  gì, 

phương tiện gì, để mà thọ thân, cho đến thọ thân súc sinh để mà hoá độ 

(xong Ðịa thứ tám). 

Thọ lãnh phần độ chúng sinh trong vô biên thế giới là sáu nẻo chúng sinh 

trong  vô lượng  vô số mười phương thế  giới, là phần đáng độ mà Bồ tát 

giáo  hóa  để  độ.  Thế  giới  có  ba  loại  là  tịnh,  bất  tịnh,  lẫn  lộn.  Chúng  sinh 

trong ba loại thế giới ấy, hạng đáng được độ có lợi ích, thời đều thu nhiếp 

hết.  Ví  như  đốt  đèn  là  vì  người  có  mắt,  chứ  không  vì  người  mù.  Bồ  tát 

cũng như vậy, hoặc người trước đã có nhân duyên, hoặc người mới làm 

nhân duyên. 

Lại nữa, ba ngàn đại thiên thế giới, gọi là một thế giới, một thời sinh khởi, 

một thời hoại diệt. Mười phương thế giới như hằng hà sa như vậy là một 

Phật  thế  giới.  Phật  thế  giới  như  vậy,  số  như  hằng  hà  sa  thế  giới,  là  một 

biển thế giới Phật. Biển thế giới Phật như vậy, số như hằng hà sa thế giới 

mười phương là một Phật thế giới chủng. Thế giới chủng như vậy, mười 

phương vô lượng, ấy gọi là một thế giới Phật. Ðối với hết thảy thế giới thủ 

lấy phần như vậy, ấy gọi là phần chúng sinh được độ của một đức Phật. 

Ðược như sở nguyện là Bồ tát phước đức trí tuệ đầy đủ, nên không ước 

nguyện gì không được.Người nghe nói phần chúng sinh được độ trong vô 

lượng  vô  biên  thế  giới  nghi  không  thể  làm  được,  thế  nên  tiềp  nói  sở 

nguyện được như ý. Trong đây Phật tự nói sáu Ba la mật đầy đủ, năm độ 

thời phước đức đầy đủ, Bát nhã thời trí tuệ đầy đủ. 

Biết ngôn ngữ các trời, rồng, Dạ xoa, Càn thát bà là như tôi ở trên kia nói, 

phước đức trí tuệ đầy đủ, sở nguyện được như ý. Biết ngôn ngữ của kẻ 

khác tức là việc ước nguyện. 

Lại nữa, Bồ tát được trí túc mạng thanh tịnh nên biết được hết thảy ngôn 

ngữ ở những nơi sinh ra. 

Lại  nữa,  dược  nguyện  trí  nên  biết  tâm  của  người  lập  danh,  cưỡng  lập 

danh tự ngữ ngôn. 

Lại nữa, Bồ tát được Tam muội biết ngôn ngữ chúng sinh nên thông suốt 

hết thảy ngôn ngữ không trở ngại. 

Lại nữa, tự được bốn trí vô ngại, còn học bốn trí vô ngại của Phật, vì vậy 

nên biết ngôn ngữ âm thanh của chúng sinh. 

Ở  thai  thành  tựu là  có  người  nói  Bồ  tát  cưỡi  voi  trắng,  có  vô  lượng  chư 

thiên Ðâu suất vây quanh cung kính cúng dường, hầu hạ vào thai mẹ; có 

người nói mẹ Bồ tát được lực Tam muội như huyễn nên làm cho bụng lớn 

rộng  vô lượng, hết thảy ba ngàn đại thiên thế giới Bồ tát, trời, rồng, quỷ, 

thần đều được vào trong thai. Do nhân duyên nghiệp phước đức của Bồ 

tát chiêu cảm nên đã sẵn có cung điện đài quán, giường tọa trang nghiêm, 

treo màn rũ phan, rải hoa đốt hương, vậy sau Bồ tát hạ đến ở đó. Cũng do 

lực Tam muội nên xuống vào thai mẹ mà ở trên trời Ðâu suất vẫn như cũ. 

Sinh  thành  tựu là  Bồ  tát  khi  sắp  sinh,  chư  thiên,  rồng,  quỉ,  thần,  trang 

nghiêm ba ngàn đại thiên thế giới, lúc ấy có tòa hoa sen bảy báu, tự nhiên 

hiện  ra.  Từ  trong  thai  mẹ  có  vô  lượng  Bồ  tát  ra  trước,  ngồi  trên  hoa  sen 

chấp tay tán thán, chờ đợi Bồ tát và các trời, rồng, quỷ, thần, thánh, ngọc 

nữ v.v... đều chấp tay một lòng mong thấy Bồ tát sinh, vậy sau Bồ tát mới 

từ hông bên  phải của mẹ sinh ra, như trăng tròn  từ trong mây  xuất hiện, 

phóng  hào  quang  lớn  chiếu  vô  lượng  thế  giới.  Lúc  ấy  có  tiếng  lớn,  vang 

khắp  mười  phương  thế  giới,  xướng  rằng:  Vị  Bồ  tát  ở  nước  ấy  sinh  thân 

cuối  cùng.  Hoặc  có  Bồ  tát  hóa  sinh  trong  hoa  sen.  Trong  bốn  cách  sinh, 

Bồ  tát  hoặc  thai  sinh  hoặc  hóa  sinh;  trong  bốn  chủng  người,  Bồ  tát  sinh 

vào hai chủng tánh Sát lợi hoặc Bà la môn, vì sinh vào hai chủng tánh này 

thì được mọi người yêu quý. 

Nhà  thành  tựu là  nhà  Bà  la  môn  có  trí  tuệ,  nhà  Sát  lợi  có  thế  lực.  Bà  la 

môn  lợi  ích  đòi  sau,  Sát  lợi  lợi  ích  đời  này.  Hai  chủng  tánh  có  ích  ở  đời 

nên Bồ tát sinh ở trong đó. 

Lại nữa, nhà có các pháp công đức, nghĩa là không thối chuyển, sinh, ấy 

gọi là gia sinh thành tựu. 

Dòng họ thành tựu là Bồ tát ở trên trời Ðâu suất xem thế gian dòng họ nào 

quý, có thể thu nhiếp chúng sinh, tức sinh vào nơi dòng họ đó. Như trong 

bảy  đức  Phật,  ba  đức  Phật  đầu  Tỳ  bà  thi,  Thi  khí,  Tỳ  xá  phù  sinh  trong 

dòng họ Kiều trần như; ba đức Phật kế tiếp Câu lưu tôn, Câu na hàm Mâu 

ni,  Ca  diếp  sinh  trong  dòng  họ  Ca  diếp.  Còn  đức  Phật  Thích  ca  Mâu  ni 

sinh trong dòng họ Kiều đàm. 

Lại nữa, Bồ tát ban đầu tâm sâu xa bền chắc, ấy gọi là dòng họ của chư 

Phật. Có người nói: Ðược vô sinh pháp nhẫn, ầy là dòng họ của chư Phật; 

lúc ấy được khí phần Trí nhất thiết chủng của Phật, như hạng người tánh 

địa trong pháp Thanh văn. 

Quyến  thuộc  thành  tựu là  đều  thuần  người  trí,  người  lành,  đời  đời  nhóm 

công  đức.  Trong  đây  Phật  tự  nói  thuần  lấy  Bồ  tát  làm  quyến  thuộc,  như 

trong Kinh Bất khả tư nghì nói Cù tỳ gia là đại Bồ tát. Tất cả quyến thuộc 

đều  là  Bồ  tát  ở  địa  vị  bất  thối  chuyển.  Dùng  lực  Tam  muội  phương  tiện 

biến  hóa  làm  nam  làm  nữ,  chung  làm  quyến  thuộc.  Như  Cư  sĩ  bảo  của 

Chuyển  luân  Thánh  vương,  là  những  Dạ  xoa,  quỷ  thần  hiện  làm  thân 

người, cọng sự với người. 

Xuất gia thành tựu là như Bồ tát Thích ca Văn đang đêm ở cung điện thấy 

các thể nữ, đều giống như chết; chư thiên quỷ thần mười phương, cầm đồ 

phan hoa cúng dường, phụng rước Bồ tát đi ra. Lúc ấy, tuy Xa nặc trước 

lãnh sắc lệnh vua Tịnh phạn, nhưng lại theo ý Bồ tát, tự dắt ngựa đến, sứ 

giả  bốn  thiên  vương  tiếp  đỡ  chân  ngựa,  vượt  thành  đi  ra,  vì  để  phá  các 

phiền  não,  ma  nhân  nên  chỉ  cho  mọi  người  thấy  sự  uế  tạp  tại  gia  rằng: 

Hạng  người  đại  công  đức  quí  trọng  như  thế  mà  còn  xuất  gia,  huống  gì 

hạng người phàm tiểu. Có các nhân duyên như vậy gọi là xuất gia thành 

tựu. 

Trang  nghiêm  cây  Phật  thành  tựu là  trang  nghiêm  cây  Bồ  đề  như  trước 

nói. Trong đây Phật tự nói, cây Bồ đề ấy lấy huỳnh kim làm gốc, bảy báu 

làm  thân,  thớ,  cành,  lá;  ánh  sáng  của  thân  cây,  thớ,  cành.  lá  chiếu  khắp 

mười  phương  vô  lượng  vô  số  thế  giới  Phật.  Hoặc  có  đức  Phật,  lấy  bảy 

báu  của  Bồ  tát  trang  nghiêm  cây  Phật,  hoặc  cò  vị  không  như  vậy,  vì  cớ 

sao? Vì thần lực của chư Phật không thể nghĩ bàn; vì chúng sinh nên hiện 

các thứ trang nghiêm. 

Hết thảy các thiện căn công đức đầy đủ là Bồ tát ở trong địa thứ bảy phá 

các  phiền  não,  lợi  mình  đầy  đủ,  vào  ở  địa  thứ  tám,  địa  thứ  chín,  lợi  ích 

người khác, nghĩa là giáo hóa chúng sinh, thanh tịnh cõi Phật. Lợi mình lợi 

người sâu xa rộng lớn, nên hết thảy công đức đầy đủ; như A la hán, Bích 

chi Phật nặng về tự lợi, nhẹ về lợi tha nên không gọi là đầy đủ. Chư thiên 

và  tiểu  Bồ  tát  tuy  có  thể  làm  lợi  ích  mà  tự  mình  chưa  trừ  hết  phiền  não, 

nên cũng không đầỳ đủ. Ấy gọi là công đức đầy đủ (xong Ðịa thứ chín). 

Nên biết Bồ tát ấy như Phật là Bồ tát ngồi dưới cội cây như vậy, là vào địa 

thứ  mười,  gọi  là  Pháp  vân  địa.  Ví  như  đám  mây  lớn  trút  mưa  liên  tục 

không nghỉ, tâm tự nhiên sinh vô lượng vô biên các Phật pháp thanh tịnh, 

niệm  niệm  vô  lượng.  Bấy  giờ  Bồ  tát  nghĩ  rằng:  Tâm  bọn  Ma  vương  cõi 

Dục  chưa  hàng  phục,  nên  phóng  hào  quang  giữa  hai  chân  mày,  khiến 

trăm ức cung điện ma tối tăm không hiện, ma liền sân não, tập hợp binh 

chủng  của  nó  đi  đến  bức  não  Bồ  tát.  Bồ  tát  hàng  phục  ma  xong,  mười 

phương  chư  Phật  mừng  công  huân  ấy,  đều  phóng  hào  quang  giữa  hai 

chân  mày,  chiếu  vào  đỉnh  Bồ  tát.  Lúc  ấy,  công  đức  của  địa  thứ  mười  có 

được, biến làm Phật pháp, dứt hết thảy tập khí phiền não, được giải thoát 

vô ngại, đủ mười lực, bốn việc không sợ, bốn trí vô ngại, mười tám pháp 

không chung, đại từ đại bi v.v... vô lượng vô biên Phật pháp. 

Lúc  ấy  đất  chấn  động  sáu  cách,  trời  mưa  hoa  hương,  các  Bồ  tát  trời, 

người đều chấp tay tán thán. 

Lúc ấy Phật phóng hào quang lớn chiếu khắp mười phương vô lượng thế 

giới, mười phương chư Phật, các Bồ tát, trời, người lớn tiếng xướng rằng: 

Phương  ấy,  nước  ấy,  Bồ  tát  ấy,  ngồi  ở  đạo  tràng  thành  tựu  Phật  sự,  là 

hào quang ấy. Ấy gọi là Bồ tát ở địa thứ mười như Phật. 

Lại nữa, trong đây Phật còn nói tướng trạng địa thứ mười, là Bồ tát hành 

sáu Ba la mật do lực phương tiện nên trải qua Càn tuệ địa cho đến Bồ tát 

địa, trú ở Phật địa. Phật địa tức là địa thứ mười. 

Bồ tát tu mười địa như vậy, gọi là Phát thú Ðại thừa. 

---o0o--- 





GIẢI THÍCH: PHẨM XUẤT ÐÁO THÚ 21 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần hai, Phẩm Xuất Trú thứ 19) 

KINH: Phật bảo Tu bồ đề: Ông hỏi Ðại thừa như vậy từ chỗ nào xuất sinh 

và đến trú chỗ nào? Phật dạy: Ðại thừa ấy từ trong ba cõi xuất sinh đi đến 

trú  trong  Trí  nhất  thiết  chủng,  vì  không  hai  pháp  vậy,  vì  cớ  sao?  Vì  Ðại 

thừa  và  Trí  nhất  thiết  chủng  là  hai  pháp  cùng  chung,  chẳng  hợp,  chẳng 

tán, không sắc, không hình, không đối đãi, chỉ nhất tướng gọi là vô tướng. 

Nếu người muốn khiến thật tế xuất sinh, là người ấy muốn khiến pháp vô 

tướng  xuất sinh; nếu người muốn khiến như  như, pháp tánh, bất khả tư 

nghì tánh xuất sinh; là người ấy muốn khiến pháp vô tướng xuất sinh, nếu 

người muốn khiến “sắc không” xuấtsinh là người ấy muốn khiến pháp vô 

tướng  xuất  sinh;  nếu  người  muốn  khiến  “thọ,  tưởng,  hành,  thức  không” 

xuất sinh; là người ấy muốn khiến pháp vô tướng xuất sinh, vì cớ sao? Tu 

bồ  đề!  Vì  tướng  “sắc  không”  không  xuất  sinh  từ  ba  cõi,  cũng  không  trú 

trong Trí nhất thiết chủng; “thọ, tưởng, hành, thức không” không xuất sinh 

từ  ba  cõi,  cũng  không  trú  trong  Trí  nhất  thiết  chủng,  vì  sao?  Vì  sắc,  sắc 

tướng không; thọ, tưởng, hành, thức không. 

Nếu  người  muốn  khiến  “nhãn  không”  xuất  sinh,  là  người  ấy  muốn  khiến 

pháp  vô  tướng  xuất  sinh;  nếu  người  muốn  “nhĩ,  tỷ,  thiệt,  thân,  ý  không” 

xuất  sinh;  là  người  ấy  muốn  khiến  pháp  vô  tướng  xuất  sinh;  nếu  người 

muốn  khiến  cho  đến  “thọ  do  ý  và  xúc  làm  nhân  duyên  sinh  không  xuất 

sinh, là người ấy muốn khiến pháp vô tướng xuất sinh, vì cớ sao? Tu bồ 

đề!  Vì  “nhãn  không”  không  xuất  sinh  từ  ba  cõi,  cũng  không  trú  trong  Trí 

nhất  thiết  chủng,  cho  đến  “thọ  do  ý  và  xúc  làm  nhân  duyên  sinh  không” 

xuất sinh từ ba cõi, cũng không trú trong Trí nhất thiết chủng, vì cớ sao? 

Vì tướng “nhãn không” cho đến thọ do ý và xúc làm nhân duyên sinh, thọ 

do ý và xúc làm nhân duyên sinh tướng không. 

Nếu người muốn khiến mộng xuất sinh, là người ấy muốn khiến pháp vô 

tướng  xuất  sinh;  nếu  người  muốn  khiến  huyễn,  sóng  nắng,  tiếng  vang, 

bóng,  biến  hóa  xuất  sinh,  là  người  ấy  muốn  khiến  pháp  vô  tướng  xuất 

sinh, vì cớ sao? Tu bồ đề! Vì tướng mộng không xuất sinh từ ba cõi, cũng 

không trú trong Trí nhất thiết chủng; tướng huyễn, sóng nắng, tiếng vang, 

bóng,  biến  hóa  cũng  không  xuất  sinh  từ  ba  cõi,  cũng  không  trú  trong  Trí 

nhất thiết chủng. 

Tu  bồ  đề!  Nếu  người  muốn  khiến  Thí  ba  la  mật  xuất  sinh,  là  người  ấy 

muốn  khiến  pháp  vô  tướng  xuất  sinh;  nếu  người  muốn  khiến  Giới  ba  la 

mật,  Nhẫn  ba  la  mật,Tấn  ba  la  mật,  Thiền  ba  la  mật,  Bát  nhã  ba  la  mật 

xuất  sinh,  là  người  ấy  muốn  khiến  pháp  vô  tướng  xuất  sinh,  vì  sao?  Vì 

tướng  Thí  ba  la  mật  không  xuất  sinh  từ  ba  cõi,  cũng  không  trú  trong  Trí 

nhất thiết chủng; tướng Giới ba la mật cho đến Bát nhã ba  la mật không 

xuất sinh từ ba cõi, cũng không trú trong Trí nhất thiết chủng, vì cớ sao? 

Vì Thí ba la mật, Thí ba la mật tướng không; Giới ba la mật, Nhẫn  ba la 

mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật, Bát nhã ba la mật 

tướng không. 

Nếu người muốn khiến “nội không” xuất sinh; cho đến “vô pháp hữu pháp 

không” xuất sinh, là người ấy muốn khiến pháp vô tướng xuất sinh, vì cớ 

sao? Tu bồ đề! Tướng nội không cho đến tướng vô pháp hữu pháp không, 

không xuất sinh từ ba cõi cũng không trú trong Trí nhất thiết chủng, vì cớ 

sao?  Vì  “nội  không”,  nội  không  tánh  không  cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp 

không, vô pháp hữu pháp không tánh không. 

Nếu  người  muốn  khiến  bốn  niệm  xứ  xuất  sinh,  là  người  ấy  muốn  khiến 

pháp vô tướng xuất sinh, vì sao? Vì tánh bốn niệm xứ không xuất sinh từ 

ba cõi cũng không trú trong Trí nhất thiết chủng,  vì cớ sao? Vì tánh bốn 

niệm xứ, tánh bốn niệm xứ không. 

Nếu có người muốn khiến bốn chánh cần, bốn như ý túc, năm căn, năm 

lực bảy giác phần, tám Thánh đạo phần xuất sinh, là người ấy muốn khiến 

pháp  vô tướng  xuất  sinh,  vì cớ sao? Vì tánh tám Thánh đạo  phần không 

xuất sinh từ ba cõi, cũng không trú trong Trí nhất thiết chủng, vì cớ sao? 

Vì tánh tám Thánh  đạo phần, tánh tám  Thánh đạo phần không; cho đến 

mười tám pháp không chung cũng như vậy. 

Tu bồ đề!  Nếu người muốn khiến A la  hán có chỗ  xuất sinh, là người  ấy 

muốn khiến pháp vô tướng xuất sinh; nếu người muốn khiến Bích chi Phật 

có  chỗ  xuất  sinh,  là  người  ấy  muốn  pháp  vô  tướng  xuất  sinh;  nếu  người 

muốn khiến Như Lai, Ứng cúng, Chánh biến tri có chỗ xuất sinh, là người 

ấy muốn khiến pháp vô tướng xuất sinh, vì cớ sao? Tu bồ đề! Tánh A la 

hán, tánh Bích chi Phật, tánh Phật không xuất sinh từ ba cõi, cũng không 

trú trong Trí nhất thiết chủng,  vì cớ sao? Vì tánh  A la hán, tánh A la hán 

không; tánh bích chi Phật, tánh Bích chi Phật không, tánh Phật, tánh Phật 

không. 

Nếu người muốn khiến quả Tu đà hoàn, quả Tư đà hàm, quả A na hàm, 

quả A la hán, đạo Bích chi Phật, Phật đạo, Trí nhất thiết chủng xuất sinh, 

là người ấy  muốn khiến pháp  vô tướng  xuất sinh nói như trên ( Kinh Ðại 

 Bát nhã ghi:Những người muốn khiến pháp vô tướng có sinh có trụ, thời là 

 muốn khiến các bậc Dự lưu có sinh vào đường ác, các bậc Nhất lai có sinh 

 lại nhiều lần, các bậc Bất hoàn có sinh lại cõi Dục, các bậc đại Bồ tát có 

 sinh  tâm  tự  lợi,  các  bậc  A  la  hán,  Ðộc  giác,  Như  Lai  có  sinh  lại  đời  sau. 

 Nhưng không có việc ấy, vì sao?Vì các bậc Dự lưu v.v... sinh vào đường 

 ác là không thể có được – ND).  

Nếu  người  muốn  khiến  danh  tự  là  tướng  giả  danh  bày  đặt,  chỉ  có  ngôn 

ngữ  xuất sinh, là người muốn khiến pháp  vô tướng  xuất  sinh,  vì sao? Vì 

danh  tự  không,  không  xuất  sinh  từ  ba  cõi,  cũng  không  trú  trong  Trí  nhất 

thiết chủng, vì cớ sao? Vì tướng danh tự, tướng danh tự không, cho đến 

bày đặt cũng như vậy. 

Nếu người muốn khiến pháp bất sinh bất diệt, bất cấu bất tịnh, vô tác xuất 

sinh, là người muốn khiến pháp vô tướng xuất sinh, vì sao? Vì tánh pháp 

bất sinh cho đến vô tác không xuất sinh từ ba cõi, cũng không trú trong Trí 

nhất thiết chủng,  vì  cớ sao? Vì tánh bất  sinh cho đến  vô tác, tánh  vô tác 

không. 

Tu  bồ  đề!  Do  các  nhân  duyên  ấy,  Ðại  thừa  từ  trong  ba  cõi  xuất  sinh,  trú 

không lay động trong Trí nhất thiết chủng. 

LUẬN. Hỏi: Phật  đã  biết  điều  Tu  bồ  đề  hỏi,  sao  nay  còn  nêu  trở  lại  mà 

đáp? 

Ðáp: Ðại Bát nhã ba la mật có mười vạn bài kệ, ba trăm hai mươi vạn lời, 

cùng  bốn  bộ  A  hàm  v.v...  chẳng  phải  trong  một  lần  ngồi  mà  nói  hết.  Lại 

điều Tu bồ đề hỏi trên kia, đã đáp hai việc, vì qua ngày khác nên nêu câu 

hỏi thứ ba mà đáp. 

Lại nữa, có người nói trong pháp Thanh văn không có việc không thể nghĩ 

bàn,  chẳng  được  trong  một  ngày  một  lần  ngồi  nói  hết.  Phật  giải  thoát  vô 

ngại,  Bồ  tát  cũng  có  Tam  muội  không  thể  nghĩ  bàn,  có  thể  làm  cho  thời 

gian nhiều thành thời gian ít, thời gian ít thành thời gian nhiều, cũng có thể 

lấy sắc lớn làm sắc nhỏ, sắc nhỏ làm sắc lớn. Lại như trong 60 tiểu kiếp 

nói kinh Pháp Hoa, có người cho đó là từ sáng đến bữa ăn. 

Hỏi: Sắc  hữu  hình  có  thể  thấy,  thời  gian  vô  hình  chỉ  có  tên,  làm  sao  lấy 

gần làm xa, lấy xa làm gần được? 

Ðáp: Vì vậy nên nói  lực thần thông không thể nghĩ bàn, như người trong 

mộng, mộng thấy mọi việc, tự cho là thức tỉnh thấy; trong mộng lại mộng, 

triển chuyển như vậy, vẫn là một đêm. Vì vậy nên nêu trở lại câu hỏi mà 

đáp:  Ðại  thừa  ấy  xuất  sinh  từ  chỗ  nào,  chỗ  nào  đến  trú?  Phật  đáp:  Ðại 

thừa ấy từ trong ba cõi xuất sinh, đến trú trong Trí nhất thiết chủng. 

Hỏi: Ðại thừa ấy là Phật pháp hay Bồ tát pháp? Nếu là Phật pháp cớ sao 

từ ba cõi xuất sinh; nếu Bồ tát pháp cớ sao trú trong Trí nhất thiết chùng? 

Ðáp: Ðại  thừa  ấy  là  Bồ  tát  pháp,  cho  đến  Kim  cang  Tam  muội  các  công 

đức  thanh  tịnh  thời  biến  làm  Phật  pháp.  Ðại  thừa  ấy  có  sức  lớn,  có  khả 

năng đi đến  Phật,  không còn chỗ  hơn  để đi đến nữa, nên nói là trú. Thí 

như lúc kiếp tận lửa đốt ba ngàn thế giới, thế lực lớn, không còn gì để đốt, 

nên liền tự tắt. Ðại thừa cũng như vậy, dứt hết thảy phiền não, chứa nhóm 

các công đức, cùng tận ngần mé, không còn gì để đoạn, không còn gì để 

biết, không còn gì để chứa nhóm, liền tự quy về tịch diệt. 

Pháp không hai là vì để dứt chấp trước của các Bồ tát nên nói. trong đây 

Phật tự nói Ðại thừa và Trí nhất thiết chủng là hai pháp, vì chẳng một nên 

không hợp, vì chẳng khác nên không tán, chỗ sáu thức biết điều hư vọng 

nên không sắc, không hình, không đối, là nhất tướng. 

Hỏi: Trước nói chẳng một nên không hợp, nay cớ sao nói một tướng? 

Ðáp: Trong  đây  nói  một  tướng  đó  tức  là  vô  tướng.  Không  có  tướng  thời 

không có từ phát xuất, đi đến Phật đạo, mà vì dẫn dắt hàng phàm phu nên 

nói một tướng. 

Thật tế là thật tướng sau cùng của các pháp, không ra không vào. Nếu có 

người cuồng muốn khiến thật tế có sinh ra và đi đến Phật đạo, là người ấy 

muốn khiến pháp vô tướng sinh ra. Như như, pháp tánh, pháp tướng, nói 

như trước. 

Tánh không thể nghĩ bàn là, có người nói tức là như như, pháp tánh, thật 

tế, vô lượng vô biên. Tâm tâm số pháp diệt nên nói là không thể nghĩ bàn. 

Lại có người nói: Quá thật tế, Niết bàn, lại còn cầu tìm các pháp thật, hoặc 

có hoặc không, ấy gọi là không thể nghĩ bàn. 

Lại nữa, hết thảy các Phật pháp không thể suy nghĩ trù lượng, nên gọi là 

không thể nghĩ bàn. 

Lại  có  người  nói:  Hết  thảy  các  pháp  phân  biệt  suy  nghĩ  đều  đồng  tướng 

Niết bàn, ấy là không thể nghĩ bàn. Nếu người muốn khiến từ trong không 

xuất  sinh,  là  người  ấy  muốn  khiến  trong  pháp  vô  tướng  xuất  sinh.  Trong 

đây  Phật  tự  nói,  tướng  năm  uẩn  không,  không  thể  xuất  sinh  từ  ba  cõi, 

không thể đi đến Trí nhất thiết chủng. Vì trong năm uẩn,  tướng năm uẩn 

không.  Mười hai nhập cho đến ý  và  xúc làm nhân duyên sinh thọ không 

cũng  như  vậy.  Các  thí  dụ  mộng  không  v.v...  cũng  như  vậy,  vì  tự  tướng 

không có nên không xuất sinh, không có đi đến. 

Nếu người muốn khiến sáu  Ba la mật  xuất sinh, là người ấy  muốn khiến 

pháp vô tướng xuất sinh, vì cớ sao? Vì sáu Ba la mật do nhân duyên hòa 

hợp  nên  không  có  tự  tánh.  Tự  tánh  không  có  nên  không.  Vì  hàng  Bồ  tát 

chấp  trước  sáu  Ba  la  mật  bị  đọa  vào  tà  kiến,  nên  vì  họ  mà  nói  không, 

mười tám không cho đến Trí nhất thiết chủng cũng như vậy. 

Hỏi: Sáu Ba la mật có đạo, có tục, có thể chấp trước nên có thể nói không, 

còn  sáu  Ba  la  mật  xuất  thế  gian,  ba  mươi  bảy  phẩm  cho  đến  mười  tám 

pháp không chung, không chấp trước cớ sao nói không? 

Ðáp: Các Bồ tát chưa dứt hết lậu hoặc,  do lực phước  đức  và trí tuệ nên 

thực hành pháp ấy, hoặc còn thủ tướng mà ái trước, còn pháp phàm phu 

hư vọng điên đảo, pháp ấy từ pháp phàm phu sinh, làm sao vậy? Vì vậy 

nên Phật nói pháp ấy cũng không, để ví dụ pháp vô tướng. Ðại thừa đây 

tức là vô tướng, vô tướng làm sao có ra có đến. 

Các  pháp  đều  không,  chỉ  có  tướng  nên  gọi,  giả  danh  ngũ  ngôn,  nay  tên 

gọi cũng không, để ví dụ trong vô tướng đệ nhất nghĩa không, không thể 

có được, còn trong pháp thế tục thì có tướng. Tướng và nghĩa của tên gọi 

v.v... giả danh như trước nói. Dùng pháp như vậy, từ ba cõi xuất sinh, đến 

trú  trong  Trí  nhất  thiết  chủng,  chẳng  phải  là  thật  pháp,  cũng  không  lay 

động. 

KINH: Tu bồ đề! Ông vừa hỏi Ðại thừa ấy trú chỗ nào? Tu bồ đề! Ðại thừa 

ấy không chỗ trú, vì sao? Vì hết thảy pháp không có tướng trú. Ðại thừa 

nếu trú, không trú pháp trú. Tu bồ đề! Thí như pháp tánh chẳng sinh chẳng 

diệt, chẳng nhơ chẳng sạch, không khởi không làm, chẳng phải trú chẳng 

phải không trú. Tu bồ đề! Ðại thừa ấy cũng như vậy, chẳng phải trú chẳng 

phải chẳng trú, vì cớ sao? Vì tướng pháp tánh chẳng phải trú chẳng phải 

chẳng  trú,  vì  cớ  sao?  Vì  tướng  pháp  tánh,  tánh  không,  cho  đến  tánh  vô 

tác, tánh vô tác tánh không. Các pháp khác cũng như vậy. 

Tu  bồ  đề!  Do  các  nhân  duyên  ấy,  Ðại  thừa  không  có  chỗ  trú,  vì  pháp 

chẳng trú, pháp chẳng động vậy. 

LUẬN. Hỏi: Trước nói Ðại thừa ấy đến trú Trí nhất thiết chủng, không còn 

pháp hơn có thể đi đến, sao nay lại nói Ðại thừa ấy không có chỗ trú? 

Ðáp: Trước  nói  là  do  pháp  Không  bất  nhị  nên  nói  trú,  như  huyễn,  như 

mộng, tuy có ngồi nằm đi ở, mà chẳng phải thật là ở. Bồ tát cũng như vậy, 

tuy  nói  đến  trú  trong  Trí  nhất  thiết  chủng  cũng  không  có  trú  nhất  định. 

Trong đây Phật tự nói hết thảy pháp từ xưa nay không có tướng trú, làm 

sao riêng Ðại thừa có trú. Nếu có trú là trú ở pháp rốt ráo không. Thí dụ: 

như  như,  pháp  tánh,  pháp  tướng,  thật  tế,  chẳng  phải  trú,  chẳng  phải 

chẳng  trú,  chẳng  sinh  chẳng  diệt,  chẳng  nhơ  chẳng  sạch,  chẳng  khởi 

chẳng làm. 

Chẳng trú là chẳng trú nơi tự tướng; chẳng phải chẳng trú là chẳng trú nơi 

dị  tướng.  Chẳng  trú  là  nói  không  để  phá  có;  chẳng  phải  chẳng  trú  là  nói 

theo  lẽ  thế  tục  phương  tiện  có  trú.  Chẳng  trú  là  nói  vô  thường  để  phá 

tướng thường; chẳng phải chẳng trú là phá tướng đoạn diệt. 

Trong đây Phật tự nói pháp tánh, pháp tánh tướng không,  vì sao? Vì tự 

tướng không cho đến không khởi không làm các pháp khác cũng như vậy. 

KINH: Tu  bồ  đề!  Ông  hỏi  ai  sẽ  cưỡi  Ðại  thừa  ấy  ra  đi?  Không  có  người 

cưỡi Ðại thừa ấy ra đi, vì sao? Vì Ðại thừa và người đi ra, pháp sở dụng 

và lúc đi ra, hết thảy pháp ấy đều không có. Nếu hết thảy pháp không có 

thời dùng pháp gì đi ra, vì sao? Vì ta không thể có được, cho đến kẻ biết, 

kẻ thấy không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. Tánh không thể nghĩ bàn 

không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. Năm uẩn, mười hai nhập, mười 

tám giới không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. Thí Ba la mật không thể 

có  được,  vì  rốt  ráo  thanh  tịnh,  cho  đến  Bát  nhã  ba  la  mật  không  thể  có 

được vì rốt ráo thanh tịnh. 

Nội không không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh, cho đến vô pháp hữu 

pháp không, không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. 

Bốn  niệm  xứ  không  thể  có  được,  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung 

không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. 

Tu đà hoàn không thể có được, cho đến A la hán, Bích chi Phật, Bồ tát, 

Phật không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. 

Tu đà hoàn quả cho đến A la hán  quả,  Bích chi  Phật  đạo,  Phật đạo, Trí 

nhất thiết chủng không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. 

Chẳng  sinh  chẳng  diệt,  chẳng  nhơ  chẳng  sạch,  không  khởi  không  tác 

không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. 

Ðời quá khứ, đời vị lai, đời hiện tại, sinh, trụ, diệt không thể có được, vì rốt 

ráo thanh tịnh. 

Tăng giảm không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. 

Pháp gì không thể có được nên không thể có được? Pháp tánh không thể 

có được, nên không thể có được; như như, thật tế, vì tánh không thể nghĩ 

bàn;  pháp  tánh,  pháp  tướng,  pháp  vị,  Thí  Ba  la  mật  không  thể  có  được 

nên không thể có được; cho đến Bát nhã ba la mật không thể có được nên 

không thể có được. 

Nội  không  không  thể  có  được  nên  không  thể  có  được,  cho  đến  vô  pháp 

hữu pháp không, không thể có được, nên không thể có được. 

Bốn niệm  xứ không  thể có được, nên không thể có được, cho đến mười 

tám pháp không chung không thể có được nên không thể có được. 

Tu  đà  hoàn  không  thể  có  được  nên  không  thể  có  được,  cho  đến  Phật 

không thể có được nên không thể có được. 

Tu đà hoàn quả không thể có được nên không thể có được, cho đến Phật 

đạo không thể có được nên không thể có được. 

Chẳng sinh chẳng diệt, cho đến chẳng khởi chẳng làm không thể có được 

nên không thể có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề! Sơ địa không thể có được, nên không thể có được, cho 

đến địa thứ mười không thể có được, nên không thể có được, vì rốt ráo 

thanh  tịnh.  Thế  nào  là  Sơ  địa  cho  đến  địa  thứ  mười?  Ðó  là  Càn  tuệ  địa, 

Tánh địa, Bát nhân địa, Kiến địa, Bạt địa, Ly dục địa, Dĩ tác địa, Bích chi 

Phật địa, Bồ tát địa, Phật địa. 

Trong nội không, Sơ địa không thể  có được, cho đến trong  vô  pháp  hữu 

pháp không, Sơ địa không thể có được. 

Trong nội không cho đến trong vô pháp hữu pháp không, địa thứ hai, thứ 

ba, thứ tư, thứ năm. thứ sáu, thứ bảy, thứ tám, thứ chín, thứ mười không 

thể có được, vì sao? Tu bồ đề! Sơ địa chẳng phải được chẳng phải chẳng 

được, cho đến địa thứ mười chẳng phải được chẳng phải chẳng được, vì 

rốt ráo thanh tịnh. 

Trong nội khôngcho đến trong vô pháp hữu pháp không, thành tựu chúng 

sinh không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. 

Trong  nội  không  cho  đến  trong  vô  pháp  hữu  pháp  không,  tịnh  Phật  độ 

không thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. 

Trong nội không cho đến trong vô pháp hữu pháp không, năm mắt không 

thể có được, vì rốt ráo thanh tịnh. 

Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát do hết thảy các pháp không thể có 

được nên cưỡi Ðại thừa đi ra đến trú Trí nhất thiết chủng. 

LUẬN: Luận giả nói: Thực hành Ðại thừa ấy đến bên Phật đạo xuất sinh. 

Lại do thành tựu nên gọi là xuất sinh. Lấy Ðại thừa ấy thành tựu Trí nhất 

thiết  chủng,  ấy  gọi  là  xuất  sinh.  Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên  của 

Không. 

Thừa là sở dụng của sáu Ba la mật. 

Pháp là các pháp từ bi phương tiện v.v... không nhiếp vào sáu Ba la mật. 

Người xuất là Bồ tát. Ba pháp ấy đều không. 

Trong  đây  Phật  lại  nói  nhân  duyên:  Ngã  không  thể  có  được  cho  đến  kẻ 

biết kẻ thấy không thể có được, vì rốt ráo không. 

Năm uẩn, mười hai nhập, mười tám giới, Thí ba la mật cho đến mười tám 

pháp  không  chung;  Tu  đà  hoàn  cho  đến  Trí  nhất  thiết  chủng  chẳng  sinh 

chẳng  diệt,  chẳng  nhơ  chẳng  sạch  cho  đến  ba  đời,  ba  tướng,  tăng  giảm 

v.v... ấy gọi là pháp không. 

Ngã  cho  đến  kẻ  biết  kẻ  thấy;  Tu  đà  hoàn  cho  đến  Phật  ấy  gọi  là  chúng 

sinh không. 

Hỏi: Có hai thứ không thể có được: Một là có pháp, và trí tuệ ít nên không 

thể có được. Hai là có trí tuệ lớn suy tìn không thể có được, đây chỉ thứ 

không thể có được nào? 

Ðáp: Vì pháp không có nên không thể có được (tức thì không có được thứ 

hai – ND). 

Hỏi: Hết  thảy  pháp  gốc  ngọn  không  thể  có  được,  thì  có  lợi  ích  gì  với 

ngưòi? 

Ðáp: Trong  đây  Phật  tự  nói  rốt  ráo  thanh  tịnh.  Rốt  ráo  là  nếu  hành  giả 

nương không mà phá có, đối với có được thanh tịnh, đối với không chưa 

thanh  tịnh,  vì  có  nương  dựa.  Trong  đây  Phật  tự  nói:  Nhân  duyên  không 

thể có được, chúng sinh không thể có được, hết thảy pháp không thể có 

được,  thí  như:  như  như,  pháp  tánh,  thật  tế  v.v...cho  đến  chẳng  khởi, 

chẳng làm không thể có được. 

Lại  nữa,  vì  mười  tám  không  nên  pháp  tánh  không  thể  có  được,  cho  đến 

chẳng khởi chẳng làm. Trong mười tám không, không có Sơ địa cho đến 

địa thứ mười, không có thành tựu chúng sinh, không có tịnh Phật quốc độ, 

không  có  năm  mắt,  vì  mười  tám  không  nên  không,  vì  rốt  ráo  thanh  tịnh 

nên không thể có được. Bồ tát dùng pháp không thể có được làm phương 

tiện mà cưỡi Ðại thừa đi ra đến trú trong Trí nhất thiết chủng. 

(Hết cuốn 50 theo bản Hán) 

--o0o-- 





Document Outline


	Cuốn 46

	GIẢI THÍCH: PHẨM THỪA THỪA THỨ 16

	GIẢI THÍCH: PHẨM TRANG NGHIÊM THỨ 17

	GIẢI THÍCH: PHẨM ÐẠI THỪA THỨ 18





	Cuốn 47

	Cuốn 48

	GIẢI THÍCH: PHẨM BỔN NIỆM XỨ THỨ 19





	Cuốn 49

	GIẢI THÍCH: PHẨM PHÁT THÚ THỨ 20





	Cuốn 50

	GIẢI THÍCH: PHẨM XUẤT ÐÁO THÚ 21








cover_image.jpg
DaiTriDolL.uan3
Cuon46 50






